
 

Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 

Volume 1 Number 8, Desember (2025), 867-884. 

 

 

 

 

 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang 

Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

Wahyu Mutiara Permatahati1 

1Universitas Negeri Surabaya, Indonesia 

Email Correspondence : wahyumutiara.21075@mhs.unesa.ac.id 
 

     

Kata Kunci : 

Etnopedagogi; Pendidikan 

Karakter; Seblang 

Bakungan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords : 

Character Education, 

Ethnopedagogy, Seblang 

Bakungan 

 

 Abstrak 

Ritual adat Seblang Bakungan merupakan tradisi sakral 

masyarakat Osing Banyuwangi yang tidak hanya berfungsi 

sebagai media spiritual dan pelestarian budaya, tetapi juga 

sebagai sarana transmisi nilai-nilai pendidikan karakter. Dalam 

konteks modernisasi dan krisis identitas budaya, penting untuk 

mengkaji bagaimana nilai-nilai karakter tersebut diwariskan 

melalui elemen sejarah, tatalaku, dan simbolisme ritual. Penelitian 

ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai 

pendidikan karakter yang terkandung dalam ritual adat Seblang 

Bakungan berdasarkan perspektif etnopedagogi budaya Osing. 

Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan 

pendekatan etnopedagogi, melalui teknik pengumpulan data 

berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan 

tokoh adat dan pelaku ritual, serta studi pustaka. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa ritual Seblang Bakungan memuat nilai-nilai 

karakter seperti spiritualitas, gotong royong, tanggung jawab 

sosial, penghormatan kepada leluhur, dan ketekunan, yang 

tersirat dalam narasi sejarah, tahapan pelaksanaan ritual, serta 

makna simbolik dari ubarampe yang digunakan. Temuan ini 

menegaskan bahwa tradisi Seblang dapat dimaknai sebagai 

bentuk pendidikan karakter berbasis kearifan lokal yang memiliki 

relevansi tinggi dalam memperkuat identitas budaya generasi 

muda di tengah arus globalisasi. Penelitian ini memberikan 

kontribusi terhadap pengembangan konsep etnopedagogi dan 

penguatan pendidikan karakter dalam konteks budaya lokal 

Indonesia. 

Abstract 

The Seblang Bakungan ritual is a sacred tradition of the Osing 

community in Banyuwangi that functions not only as a medium of 

spirituality and cultural preservation but also as a conduit for 

transmitting character education values. Amid rapid modernization and 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

868  

a growing identity crisis, it is essential to explore how these values are 

passed down through the ritual's historical background, procedural 

stages, and symbolic elements. This study aims to identify and analyze 

character education values embedded in the Seblang Bakungan ritual 

from an ethnopedagogical perspective. Using a qualitative descriptive 

method and an ethnopedagogical approach, data were collected through 

participant observation, in-depth interviews with cultural figures and 

ritual participants, and literature review. The findings reveal that the 

Seblang Bakungan ritual conveys core values such as spirituality, social 

responsibility, ancestral reverence, perseverance, and communal 

solidarity, which are reflected in its historical narrative, ceremonial 

process, and symbolic attributes. These results affirm that Seblang serves 

as a culturally grounded educational model that remains highly relevant 

for strengthening youth character and cultural identity in the era of 

globalization. This study contributes to the development of 

ethnopedagogy and reinforces the role of local wisdom in contemporary 

character education practices. 

  © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms 
and conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY-
SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Osing di Banyuwangi merupakan salah satu komunitas etnis yang 

memiliki kekayaan budaya lokal yang khas, yang hingga kini terus dijaga melalui 

berbagai bentuk tradisi dan ritual adat. Salah satu tradisi yang paling menonjol adalah 

ritual Seblang, yang berkembang di Desa Olehsari dan Kelurahan Bakungan, 

Kecamatan Glagah. Ritual ini bukan sekadar pertunjukan tari sakral, tetapi juga 

manifestasi nilai spiritual, historis, dan sosial yang diwariskan lintas generasi 

(Singodimajan, 2009). Keberadaan Seblang sebagai tradisi lokal juga memperoleh 

pengakuan formal melalui inventarisasi Kekayaan Intelektual Komunal berdasarkan 

Undang-Undang No. 28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta (Vernita, 2024). Hal ini 

menunjukkan bahwa Seblang tidak hanya berfungsi sebagai identitas budaya 

masyarakat Osing, tetapi juga sebagai warisan intelektual yang memiliki nilai penting 

bagi bangsa Indonesia. 

Kajian historis menunjukkan bahwa ritual Seblang memiliki keterkaitan dengan 

tradisi Bali seperti Sanghyang Dedari dan Sanghyang Widari, terutama melalui 

struktur tari dan peran perempuan yang mengalami kondisi trans saat ritual 

berlangsung (Singodimajan, 2009). Dalam konteks sejarah Blambangan, tradisi ini juga 

merepresentasikan perjalanan panjang masyarakat Osing menghadapi dinamika 

sosial–politik, termasuk perlawanan terhadap kolonialisme seperti pada Perang 

Puputan Bayu tahun 1771 (Singodimajan, 2009). Keunikan Seblang Bakungan 

tercermin melalui adegan simbolis seperti sabung ayam, gerakan teatrikal mirip 

adegan perang, serta gending-gending sakral seperti “Seblang Lukinto” dan “Ugo-Ugo,” 

yang sarat pesan filosofis mengenai penderitaan, perjuangan, dan regenerasi. 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       869 

Namun demikian, globalisasi dan perkembangan teknologi menghadirkan 

tantangan baru bagi keberlanjutan tradisi ini. Penelitian Mastra dkk. (2021) 

menunjukkan bahwa perubahan pola interaksi sosial akibat media digital telah 

menggeser orientasi budaya generasi muda, sehingga mengurangi ketertarikan 

mereka terhadap praktik budaya lokal. Hamdani (2021) juga menegaskan bahwa 

disorientasi identitas budaya semakin menguat di tengah derasnya arus modernisasi. 

Kondisi ini diperparah oleh temuan Widana & Jayanthi (2021), yang menunjukkan 

bahwa sebagian masyarakat pelaku tradisi hanya melaksanakan ritual secara 

prosedural tanpa memahami nilai filosofis yang terkandung di dalamnya. Oleh karena 

itu, urgensi untuk menelaah kembali esensi nilai-nilai ritual Seblang sebagai sumber 

pendidikan karakter menjadi sangat relevan, terutama bagi generasi muda Osing. 

Perbedaan pelaksanaan ritual Seblang di Olehsari dan Bakungan menghadirkan 

ruang penting untuk memahami kedalaman nilai lokalnya. Penari Seblang Olehsari 

adalah gadis remaja kurang dari 13 tahun, sedangkan di Bakungan adalah perempuan 

lanjut usia sekitar 70 tahun; perbedaan ini memengaruhi struktur gerakan dan makna 

simbolik tari (Mursidi & Noviandari, 2021). Tahapan ritus seperti kejimen, ider bumi, 

tata laksana, hingga selamatan akhir mengandung pesan tentang spiritualitas, 

keteraturan sosial, penghormatan kepada leluhur, serta hubungan manusia dengan 

alam (Singodimajan, 2009). Struktur ritus yang demikian kompleks menunjukkan 

bahwa Seblang merupakan medium pendidikan nilai yang berlangsung secara alami 

dalam konteks budaya masyarakat Osing. 

Dalam perspektif pendidikan, tradisi Seblang sangat relevan dikaji melalui 

pendekatan etnopedagogi. Etnopedagogi merupakan pembelajaran berbasis etnik 

yang memanfaatkan kearifan lokal sebagai sumber belajar dan media internalisasi 

nilai (Sugara & Sugito, 2022). Pendekatan ini selaras dengan pendidikan multikultural 

yang menempatkan budaya sebagai fondasi pembentukan identitas individu maupun 

kelompok. Lestari & Bahri (2021) membuktikan bahwa etnopedagogi efektif dalam 

menanamkan nilai sosial dan budaya pada generasi muda. Dengan demikian, nilai-

nilai dalam ritual Seblang dapat diidentifikasi, dianalisis, dan ditransformasikan 

menjadi prinsip pendidikan karakter yang aplikatif dan relevan dengan kebutuhan 

pembelajaran masa kini. 

Urgensi penelitian ini semakin menguat sejalan dengan kebijakan pendidikan 

nasional. Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Nomor 20 Tahun 2018 

menegaskan pentingnya penguatan pendidikan karakter melalui pendekatan berbasis 

budaya dan masyarakat, termasuk pemanfaatan pegiat seni, tokoh adat, dan 

lingkungan sosial sebagai sumber belajar (Permendikbud, 2018). Seblang Bakungan, 

dengan ragam nilai spiritual, moral, sosial, dan ekologis yang dikandungnya, 

merupakan sumber yang potensial untuk mendukung kebijakan ini. Tradisi tersebut 

tidak hanya memberikan contoh nyata pendidikan karakter berbasis kearifan lokal, 

tetapi juga mampu memperkokoh identitas budaya generasi muda di tengah 

perubahan global. 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

870  

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini penting dilakukan untuk 

mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai pendidikan karakter yang terkandung 

dalam ritual Seblang Bakungan melalui perspektif etnopedagogi budaya Osing. 

Penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi teoritis terhadap pengembangan 

konsep etnopedagogi, tetapi juga menawarkan implikasi praktis bagi pelaksanaan 

pendidikan karakter yang kontekstual, berakar pada budaya lokal, dan relevan 

dengan tantangan zaman. Temuan penelitian ini diharapkan dapat memperkuat 

pemahaman terhadap warisan budaya Osing, sekaligus mendukung upaya 

revitalisasi tradisi Seblang sebagai sumber pendidikan karakter yang berkelanjutan 

bagi generasi muda. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan 

etnopedagogi yang dipadukan dengan prinsip-prinsip etnografi untuk mengkaji 

proses transmisi nilai pendidikan karakter dalam ritual adat Seblang Bakungan. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami makna, nilai, 

serta konteks budaya secara mendalam melalui interaksi langsung dengan subjek 

penelitian, sebagaimana ditegaskan oleh Hasibuan dkk. (2022) bahwa penelitian 

kualitatif bergantung pada pemaknaan manusia terhadap konteks sosial-budaya. 

Pendekatan etnografis digunakan untuk menggali praktik budaya masyarakat Osing 

secara langsung melalui pengamatan dan keterlibatan peneliti dalam aktivitas ritual, 

sesuai karakteristik penelitian etnografi yang memusatkan perhatian pada 

kebudayaan suatu kelompok (Hasibuan dkk., 2022). Penelitian dilaksanakan di Desa 

Bakungan, Kecamatan Glagah, Banyuwangi, yang merupakan lokasi utama 

penyelenggaraan ritual Seblang Bakungan dan menjadi ruang sosial tempat nilai-nilai 

budaya Osing beroperasi secara turun-temurun. 

Subjek penelitian terdiri dari para pelaku dan pemangku adat yang memiliki 

pemahaman mendalam tentang ritual Seblang. Informan utama dipilih menggunakan 

teknik purposive sampling dengan kriteria penguasaan sejarah, makna, dan 

pelaksanaan ritual, serta peran aktif dalam menjaga keberlanjutan tradisi. Informan 

tersebut meliputi Ketua Adat Bakungan (Heri Purwoko), Kepala Kelurahan Bakungan 

(Agus Rahmanto, S.STP.), panitia muda Seblang Bakungan seperti Komariyah dan 

kelompok pemuda, serta pesinden pengiring gendhing Seblang yang berperan 

penting dalam menjaga nuansa sakral prosesi. Pemilihan informan ini mengikuti 

pedoman penentuan sumber data primer yang menekankan kredibilitas pengalaman 

dan relevansi informasi (Agung & Yuesti, 2019). 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi visual. Observasi partisipatif diterapkan untuk mencatat 

secara langsung tahapan prosesi ritual, penggunaan ubarampe, interaksi sosial, serta 

simbol-simbol budaya yang muncul dalam pelaksanaan Seblang Bakungan. 

Wawancara mendalam dilakukan menggunakan daftar pertanyaan terbuka untuk 

menggali makna, nilai, dan fungsi ritual sebagaimana dipahami oleh para pelaku adat, 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       871 

sejalan dengan konsep data lisan sebagai sumber pemahaman fenomenologis yang 

otentik (Sulung & Muspawi, 2024). Dokumentasi berupa foto, video, dan catatan 

lapangan digunakan sebagai data non-lisan yang memperkuat bukti empiris serta 

membantu identifikasi simbolisme dan ekspresi budaya dalam ritual (Sulung & 

Muspawi, 2024). Selain itu, data sekunder diperoleh melalui studi literatur dari 

berbagai sumber akademik, termasuk karya Singodimajan (2009) mengenai ritual 

Seblang, serta rujukan etnopedagogi dan pendidikan karakter (Yuwana & Indarti, 

2023). 

Teknik analisis data dilakukan secara induktif melalui tahapan reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Analisis tematik digunakan untuk 

mengidentifikasi pola nilai-nilai pendidikan karakter yang muncul dari data lisan 

maupun non-lisan, selaras dengan panduan analisis kualitatif yang bertujuan 

menemukan makna budaya yang tersembunyi dalam praktik sosial (Hasibuan dkk., 

2022). Keabsahan data dijamin melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan 

informasi antar-informan, observasi, dan dokumentasi untuk memastikan konsistensi 

serta validitas temuan. Dengan demikian, metode penelitian ini memungkinkan 

peneliti menangkap secara komprehensif proses transmisi nilai karakter yang 

termanifestasi dalam sejarah, tatalaku, dan simbolisme ritual adat Seblang Bakungan 

dalam perspektif etnopedagogi budaya Osing. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual adat Seblang Bakungan memuat 

sejumlah nilai pendidikan karakter yang ditransmisikan melalui sejarah, tatalaku, 

simbolisme, serta praktik sosial yang menyertai penyelenggaraan ritual. Analisis 

terhadap data wawancara, observasi, dan dokumen menunjukkan bahwa nilai-nilai 

utama yang muncul meliputi tanggung jawab sosial, kerja keras, religiusitas, gotong 

royong, dan sikap menghormati leluhur. Nilai-nilai tersebut muncul secara eksplisit 

dan implisit dalam rangkaian prosesi mulai dari kejiman, ider bumi, pelaksanaan inti 

tarian Seblang, hingga prosesi selametan. 

Nilai tanggung jawab sosial tercermin kuat melalui partisipasi warga Kelurahan 

Bakungan dalam menjaga ketertiban, keamanan, dan kesiapan logistik sepanjang 

penyelenggaraan ritual. Masyarakat menempatkan pelaksanaan Seblang sebagai 

kewajiban kolektif, yang melibatkan hubungan timbal balik antara warga, pawang, 

dan pemangku adat. Demikian pula nilai kerja keras tampak melalui usaha 

masyarakat dalam menyiapkan seluruh perlengkapan ritual secara gotong royong, 

mulai dari penyediaan bahan ubarampe, dekorasi arena, hingga kesediaan warga 

terlibat sebagai panitia. 

Sementara itu, nilai religi dan spiritualitas muncul dalam kesadaran masyarakat 

bahwa ritual Seblang merupakan medium aktualisasi syukur dan permohonan 

keselamatan kepada Tuhan. Kehadiran unsur-unsur seperti doa, selawat, dan 

pemilihan waktu pelaksanaan setelah Iduladha menunjukkan integrasi dimensi 

keagamaan dalam tradisi lokal Osing. Nilai menghormati leluhur tercermin dalam 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

872  

keyakinan bahwa tarian Seblang merupakan bentuk komunikasi spiritual dengan roh 

penjaga desa, sehingga warga menempatkannya sebagai warisan sakral yang tidak 

boleh ditinggalkan.  

Nilai Pendidikan Karakter dalam Sejarah Ritual Seblang Bakungan 

Sejarah ritual Seblang Bakungan mencerminkan dimensi nilai-nilai pendidikan 

karakter yang mengakar kuat dalam tradisi masyarakat Osing Banyuwangi. Tradisi 

ini tidak lahir dari ruang hampa, melainkan dari konteks historis dan spiritual yang 

kompleks, mencerminkan cara pandang masyarakat terhadap kehidupan, alam, dan 

kekuatan ilahiah. Dalam masyarakat Osing, sejarah bukan sekadar narasi masa 

lampau, tetapi merupakan fondasi identitas budaya yang terus diwariskan sebagai 

sumber pengetahuan dan pembentukan karakter kolektif. 

Seblang Bakungan diyakini telah ada sejak abad ke-17, tepatnya tahun 1639. 

Berdasarkan rekam jejak tradisi lisan dan kesaksian para tokoh adat, munculnya 

Seblang dilatarbelakangi oleh kebutuhan masyarakat untuk meredakan konflik 

spiritual yang timbul akibat gangguan dari roh penjaga hutan tempat pemukiman 

baru dibuka. Dari sinilah, ritual Seblang lahir sebagai bentuk komunikasi dan 

perjanjian antara manusia dan leluhur. Narasi historis ini secara implisit telah 

membentuk kesadaran spiritual masyarakat, di mana hubungan antara manusia dan 

alam diyakini harus dijaga dalam keseimbangan. Nilai karakter seperti rasa syukur, 

kesadaran ekologis, serta kepercayaan terhadap kekuatan spiritual menjadi bagian 

dari worldview masyarakat Osing. 

Melalui sejarah ini, ritual Seblang menjadi instrumen pewarisan nilai-nilai 

karakter secara kontekstual. Generasi muda Osing diajarkan untuk tidak hanya 

mengenal sejarah sebagai fakta, tetapi juga sebagai refleksi atas perjuangan dan 

kearifan lokal leluhur. Sejarah Seblang mengajarkan pentingnya keberanian dalam 

menghadapi krisis, baik yang bersifat fisik maupun spiritual, serta nilai kesetiaan 

terhadap warisan leluhur. Lebih dari itu, nilai-nilai ketekunan dan penghormatan 

terhadap struktur sosial juga muncul melalui sistem pewarisan Seblang yang sangat 

eksklusif, yaitu hanya dapat dilakukan oleh perempuan dari garis keturunan tertentu. 

Mekanisme ini menanamkan kesadaran kolektif mengenai pentingnya menjaga garis 

budaya dan tanggung jawab sebagai pewaris tradisi. 

Nilai religiusitas yang diajarkan melalui sejarah Seblang sangat kental. Tradisi 

ini tidak menolak agama formal, melainkan bersinergi dengan sistem keyakinan Islam 

yang dianut masyarakat. Pelaksanaan ritual yang diawali dengan sholawat dan doa-

doa Islami menjadi bukti adanya akulturasi antara adat dan agama. Melalui proses ini, 

generasi muda belajar mengenai pentingnya toleransi, penghormatan terhadap 

perbedaan, dan kemampuan menyelaraskan nilai-nilai spiritual dengan kebudayaan 

lokal. 

Fungsi edukatif dari sejarah Seblang juga tampak dalam upaya masyarakat 

mempertahankan narasi-narasi lisan sebagai bagian dari kurikulum informal. Cerita 

mengenai Mbah Djoyo, Buyut Witri, dan asal-usul pohon Nogosari yang dianggap 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       873 

sakral terus dituturkan dari generasi ke generasi. Proses ini mencerminkan 

pendekatan etnopedagogi yang kuat, di mana pembelajaran berlangsung melalui 

mekanisme sosial-budaya, bukan melalui sistem formal. Dari sinilah nilai-nilai seperti 

tanggung jawab budaya, keteladanan, dan kesadaran identitas ditanamkan secara 

efektif. 

Adanya tantangan dari proses modernisasi yang mengikis pemahaman terhadap 

sejarah Seblang justru menjadi refleksi penting dalam pendidikan karakter. Ketika 

tradisi mulai dipandang sebagai beban atau formalitas semata, saat itulah terjadi krisis 

identitas. Oleh karena itu, penguatan nilai sejarah Seblang menjadi penting agar 

generasi muda mampu memahami tradisi bukan sekadar sebagai warisan, tetapi 

sebagai sumber inspirasi moral dan spiritual. Sejarah Seblang bukan hanya kisah, 

melainkan juga sistem nilai yang mengajarkan makna kejujuran, integritas, 

kemandirian, serta sikap menghormati akar budaya.  

Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko, Ketua Adat Bakungan: 

“Seblang Bakungan ini dapat diartikan sebagai leluhur penjaga Desa Bakungan... ritual 

Seblang dimulai pada tahun 1639 dan berkaitan dengan pohon Nogosari. Mbah Djoyo kala itu 

berkomunikasi dengan roh penjaga tempat tersebut, yang meminta agar diadakan ritual 

pengamanan desa berupa ritual Seblang.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua Adat 

Bakungan; 2025) 

Selain sebagai manifestasi sejarah, Seblang Bakungan juga menjadi sarana 

edukasi karakter yang membentuk orientasi berpikir masyarakat Osing terhadap 

kehidupan. Nilai karakter seperti ketulusan, sikap hormat terhadap leluhur, serta 

komitmen terhadap kebudayaan tergambar jelas dalam cara masyarakat menjalani 

dan melestarikan tradisi ini. Dalam konteks pendidikan nasional, sejarah Seblang 

dapat diintegrasikan sebagai sumber pembelajaran berbasis budaya lokal, yang 

selaras dengan kebijakan penguatan pendidikan karakter melalui pendekatan 

etnopedagogi. Sebagaimana ditegaskan oleh Lurah Bakungan, Bapak Agus 

Rahmanto: 

“Seblang adalah identitas masyarakat Bakungan dan bagian dari warisan leluhur yang 

harus dijaga.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025) 

Dari keseluruhan narasi sejarah tersebut, dapat disimpulkan bahwa Seblang 

Bakungan merupakan warisan budaya yang memiliki daya edukatif tinggi dalam 

membentuk karakter generasi muda. Ia bukan hanya ritual tahunan, melainkan juga 

ruang belajar lintas generasi tentang nilai-nilai kehidupan, spiritualitas, tanggung 

jawab sosial, dan kebanggaan identitas lokal. Melalui sejarah Seblang, masyarakat 

Osing belajar bukan hanya untuk menjadi pewaris budaya, tetapi juga menjadi 

penjaga nilai-nilai moral yang relevan sepanjang masa. 

Nilai Pendidikan Karakter dalam Tatalaku Ritual Seblang Bakungan  

Tatalaku atau tahapan pelaksanaan ritual Seblang Bakungan merupakan 

struktur budaya yang bukan hanya bersifat seremonial, melainkan juga mengandung 

fungsi edukatif yang kuat. Tatalaku ini mencerminkan sistem nilai yang diwariskan 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

874  

secara turun-temurun oleh masyarakat Osing, di mana setiap prosesi memiliki pesan 

moral dan karakteristik spiritual yang sarat makna. Terdapat tujuh tahapan utama 

dalam pelaksanaan ritual Seblang, dan masing-masing tahapan tersebut 

menyampaikan nilai-nilai pendidikan karakter yang berlapis, kontekstual, dan 

terintegrasi dalam kehidupan masyarakat. 

Tahap pertama adalah prosesi nyekar ke makam Mbah Witri. Aktivitas ini tidak 

hanya menjadi bentuk penghormatan kepada leluhur, tetapi juga menanamkan nilai 

karakter seperti penghormatan terhadap sejarah, spiritualitas, dan solidaritas sosial. 

Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko: 

“Nyekar ke makam Mbah Witri ini diikuti oleh warga Bakungan dari berbagai usia. Kita 

membawa sesajen, wewangian, dan makanan khas seperti pecel pitik. Usai doa bersama, kita 

makan bersama di sana, dan sebagian makanan ditinggalkan di makam.” (Wawancara Bapak 

Heri Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Keterlibatan berbagai kalangan usia 

dalam prosesi ini menunjukkan adanya proses edukatif antar-generasi yang 

berlangsung secara alami. Anak-anak dan remaja belajar mengenai pentingnya doa, 

ketertiban, serta keikhlasan dalam berziarah, sekaligus memahami bahwa leluhur 

bukan sekadar figur masa lalu, tetapi juga penjaga moral komunitas. 

Dilanjutkan dengan ritual penyucian diri di Sumber Penawar, masyarakat diajak 

untuk merefleksikan makna kebersihan dalam dua dimensi: fisik dan batin. Di sinilah 

nilai karakter seperti kesadaran diri, tanggung jawab spiritual, serta penghormatan 

terhadap alam diejawantahkan secara konkret. Sebagaimana disampaikan oleh Bapak 

Heri Purwoko: 

“Sumber Penawar itu tempat warga menyucikan diri, baik secara fisik maupun batin. 

Warga membawa hasil bumi, seperti polo pendem dan jajan pasar, untuk dipersembahkan di 

sana.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Penyucian 

diri ini mengajarkan bahwa sebelum memasuki fase kehidupan atau kegiatan sakral, 

manusia wajib membersihkan niat dan dirinya. Dalam perspektif etnopedagogi, tahap 

ini mencerminkan praktik pendidikan berbasis pengalaman, yang mengintegrasikan 

kesadaran ekologis, spiritualitas, dan disiplin personal. 

Setelah penyucian, masyarakat bersama-sama melaksanakan sholat maghrib 

berjamaah dan sholat hajat. Kehadiran unsur religius dalam ritual adat menciptakan 

ruang dialog antara kepercayaan budaya dan agama formal. Sebagaimana 

disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko: 

“Mayoritas warga Bakungan beragama Islam. Tapi sholat hajat ini terbuka untuk semua. 

Yang beragama lain tetap berdoa sesuai keyakinannya.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko 

– Ketua Adat Bakungan; 2025). Nilai karakter yang tampak dalam tahapan ini antara 

lain toleransi, kebersamaan dalam doa, dan penghormatan terhadap perbedaan 

keyakinan. Ini menjadi contoh nyata bahwa kearifan lokal masyarakat Osing mampu 

merangkul keberagaman tanpa meniadakan esensi spiritual yang diyakini masing-

masing individu. 

Ider Bumi atau pawai obor menjadi titik penting dalam tatalaku yang 

memperkuat nilai kolektivitas, kerapian sosial, dan kerja sama. Dalam suasana malam 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       875 

yang khidmat, masyarakat berjalan bersama membawa obor dan melafalkan zikir. 

Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko: 

“Ider bumi ini bukan sekadar keliling desa. Tapi sebagai penanda bahwa kita 

membersihkan bumi, mendoakan keselamatan desa, dan membuang energi negatif.” 

(Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Kesatuan gerak, 

tertib barisan, dan partisipasi semua kalangan menanamkan karakter kedisiplinan, 

tanggung jawab kolektif, serta rasa cinta terhadap desa. Pawai ini juga merupakan 

media simbolik untuk 'membersihkan' desa dari energi negatif, menanamkan nilai 

tanggung jawab ekologis dan spiritual atas wilayah tempat tinggal. 

Selanjutnya, tradisi Selametan Kampung menampilkan nilai karakter seperti 

kerendahan hati, persaudaraan, dan solidaritas sosial. Tumpeng pecel pitik yang 

disajikan sepanjang jalan bukan sekadar hidangan, tetapi simbol rasa syukur dan 

semangat berbagi. Dalam momen ini, tidak ada stratifikasi sosial; semua duduk dan 

makan bersama tanpa melihat latar belakang. Ini merupakan penguatan pendidikan 

karakter yang menekankan nilai kesetaraan, saling menghargai, serta kerukunan. 

Puncak ritual ditandai dengan penampilan penari Seblang yang mengalami 

kondisi trance. Tahap ini menanamkan nilai spiritualitas tinggi, keikhlasan dalam 

pengabdian budaya, serta penghormatan terhadap tradisi. Penari Seblang tidak 

berperan sebagai entertainer, melainkan sebagai medium yang menyampaikan pesan 

leluhur. Proses trance menegaskan bahwa Seblang adalah bagian dari komunikasi 

sakral antara dunia manusia dan spiritual, sehingga mengajarkan karakter 

kesungguhan, kepercayaan, dan penghormatan terhadap yang gaib. 

Prosesi terakhir yakni rebutan ubarampe mengandung pesan simbolik tentang 

keberkahan, harapan, dan nilai kebersamaan. Warga percaya bahwa benda-benda 

bekas sesajen membawa berkah, sehingga mereka berupaya memilikinya sebagai 

bentuk ikhtiar spiritual. Namun lebih dari itu, momen ini menampilkan antusiasme 

kolektif dan rasa memiliki terhadap ritual, yang mencerminkan semangat gotong 

royong, partisipasi aktif, serta nilai kerendahan hati dalam menerima berkah bersama. 

Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko: 

“Setelah ritual selesai, warga langsung rebutan sesajen. Ada yang ambil tumpeng, 

bunga, bahkan boneka. Bukan karena lapar, tapi mereka percaya itu membawa berkah.” 

(Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Secara keseluruhan, 

tatalaku ritual Seblang Bakungan bukan hanya berfungsi sebagai urutan kegiatan 

adat, tetapi sebagai media pendidikan karakter yang kaya akan nilai-nilai moral, 

sosial, dan spiritual. Proses pelibatan masyarakat dari berbagai usia, sistem simbolik 

yang terinternalisasi, serta suasana kolektif yang terjaga, menjadikan ritual ini sebagai 

bentuk pembelajaran etnopedagogik yang otentik dan efektif. Melalui ritual Seblang, 

masyarakat Osing tidak hanya mempertahankan budaya, tetapi juga membangun 

manusia yang berkarakter luhur, berjiwa gotong royong, dan memiliki kesadaran 

spiritual yang kuat. 

 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

876  

Simbolisme Ubarampe sebagai Media Pendidikan Budaya 

Dalam ritual adat Seblang Bakungan, kehadiran ubarampe tidak hanya memiliki 

fungsi sebagai perlengkapan pelengkap seremoni, tetapi juga mengandung pesan 

simbolik yang dalam dan kompleks. Ubarampe, sebagai bagian integral dari tradisi 

masyarakat Osing, berfungsi sebagai alat komunikasi spiritual sekaligus media 

pendidikan budaya yang efektif. Melalui simbolisme yang terkandung dalam setiap 

elemen ubarampe, masyarakat, khususnya generasi muda, diajarkan untuk 

memahami nilai-nilai luhur yang bersifat spiritual, sosial, dan ekologis. 

Tumpeng 

Tumpeng, sebagai ubarampe utama, misalnya, tidak hanya disajikan sebagai 

makanan persembahan, tetapi menjadi simbol hubungan vertikal antara manusia dan 

kekuatan transendental. Bentuk kerucutnya melambangkan gunung, tempat 

bersemayam para leluhur, dan ayam ingkung yang menyertainya merepresentasikan 

keutuhan niat dan kesungguhan dalam persembahan. Melalui tumpeng, nilai-nilai 

karakter seperti ketulusan, keikhlasan, dan kebersamaan diajarkan secara kontekstual. 

Tumpeng juga dimakan bersama-sama dalam suasana selametan, menumbuhkan 

nilai solidaritas dan kebhinekaan. 

Pecel Pitik 

Pecel pitik, sajian khas Osing, merupakan simbol pengorbanan dan dedikasi. 

Proses pengolahannya yang tidak sederhana mencerminkan komitmen masyarakat 

dalam mempersembahkan yang terbaik bagi leluhur. Sebagaimana ditegaskan oleh 

Bapak Heri Purwoko: 

“Pecel Pitik itu makanan khas Using. Bumbunya kelapa muda bakar dicampur rempah. 

Ini bentuk pengorbanan masyarakat, bukan sekadar makanan.” (Wawancara Bapak Heri 

Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Dari hidangan ini, masyarakat belajar 

tentang makna keikhlasan, pelestarian budaya lokal, serta penghargaan terhadap hasil 

bumi sebagai manifestasi syukur kepada alam. Pecel pitik bukan sekadar makanan, 

melainkan cerminan nilai-nilai spiritual, sosial, dan budaya yang hidup dan mengakar 

dalam keseharian masyarakat. 

Tumpeng Ketan 

Ubarampe lainnya, seperti tumpeng ketan, membawa pesan kebersamaan dan 

kelekatan sosial. Tekstur ketan yang lengket dijadikan metafora bagi masyarakat yang 

diharapkan tetap guyub, saling melekat dalam semangat gotong royong. Di tengah 

arus globalisasi yang kian individualistik, simbol ini mengingatkan pentingnya kohesi 

sosial dan nilai persatuan. Dalam konteks pendidikan karakter, hal ini memperkuat 

nilai empati, gotong royong, dan semangat kolektif. 

Kinangan (Suruh Ayu) 

Kinangan atau suruh ayu adalah ubarampe yang sarat dengan nilai kesopanan 

dan tata krama. Dalam ritual, kinangan dipersembahkan sebagai salam pembuka 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       877 

kepada roh leluhur. Simbol ini menanamkan etika komunikasi yang santun, serta 

penghormatan terhadap dimensi spiritual dan historis. Anak-anak diajarkan bahwa 

sebelum meminta, seseorang harus menyapa dengan hormat, nilai yang sangat 

relevan dalam kehidupan sosial. 

Kembang Gadhung 

Kembang gadhung atau untaian bunga membawa dimensi spiritual dan estetis. 

Selain berfungsi sebagai penghalus suasana spiritual, bunga juga menjadi simbol 

ketulusan, keindahan batin, dan kesadaran ekologis. Melalui rangkaian bunga, 

masyarakat belajar untuk menjaga harmoni, baik dengan alam, sesama, maupun 

dengan kekuatan spiritual. Proses merangkai bunga juga menjadi ajang pendidikan 

informal yang menanamkan nilai-nilai kesabaran, ketelitian, dan rasa syukur. 

Tumpeng Takir 

Tumpeng takir, meskipun sederhana, memiliki fungsi penting dalam menjaga 

batas spiritual desa. Sebagaimana ditegaskan oleh Bapak Heri Purwoko: 

“Tumpeng kecil dalam daun pisang. Kita sebar di penjuru desa. Itu sebagai bentuk 

syukur dan permohonan penjagaan wilayah.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua 

Adat Bakungan; 2025). Dengan disebar ke penjuru desa, ubarampe ini menjadi simbol 

penjagaan terhadap wilayah dan ungkapan syukur kolektif. Praktik ini mengajarkan 

rasa memiliki terhadap tanah kelahiran, kesadaran lokalitas, serta nilai tanggung 

jawab bersama dalam menjaga ruang hidup. 

Boneka 

Simbolisme juga tampak dalam penggunaan boneka kecil yang menyimbolkan 

kehadiran roh atau siklus kehidupan manusia. Sebagaimana ditegaskan oleh Bapak 

Heri Purwoko: 

“Boneka ini menggambarkan arwah yang hadir. Simbol kehadiran roh manusia. Kadang 

juga menggambarkan siklus hidup manusia.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua 

Adat Bakungan; 2025). Boneka menjadi pengingat akan kefanaan, mengajarkan 

introspeksi dan spiritualitas. Masyarakat diajak untuk memahami kehidupan sebagai 

proses yang terhubung dengan masa lalu, kini, dan yang akan datang. 

Pecut (Cemeti) dan Singkal 

Alat-alat pertanian seperti pecut dan singkal menjadi pengingat akan identitas 

agraris masyarakat Osing. Ia mengajarkan nilai kerja keras, kedisiplinan, dan 

penghargaan terhadap proses. Anak-anak yang melihat atau terlibat dalam penataan 

ubarampe ini belajar tentang nilai-nilai agrikultural dan spiritualitas kerja. 

Kelapa Gading dan Tebu Hitam 

Kelapa gading dan tebu hitam digunakan sebagai simbol kemurnian dan 

penolak bala. Kombinasi keduanya mencerminkan keseimbangan antara niat suci dan 

perlindungan terhadap gangguan negatif. Dari simbol ini, generasi muda belajar 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

878  

pentingnya menjaga integritas dan kesiapsiagaan dalam menghadapi godaan serta 

tekanan moral. 

Sekar Taman atau Kembang Setaman 

Sekar taman atau kembang setaman, dengan keanekaragaman jenis bunganya, 

menjadi simbol keragaman yang harmonis. Ia mengajarkan toleransi, 

multikulturalisme, dan cinta lingkungan. Dalam pendidikan budaya, ini merupakan 

bentuk konkret dari penghargaan terhadap keberagaman dan pentingnya menjaga 

harmoni sosial. 

Kemenyan 

Kemenyan, sebagai elemen spiritual utama, mencerminkan nilai ketulusan, 

konsentrasi spiritual, dan komunikasi batiniah dengan leluhur. Sebagaimana 

ditegaskan oleh Bapak Heri Purwoko: 

“Kemenyan itu pembuka jalan. Asapnya membawa doa dan memanggil roh baik.” 

(Wawancara Bapak Heri Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Anak-anak yang 

melihat pembakaran kemenyan akan belajar bahwa segala tindakan spiritual harus 

dimulai dengan niat yang tulus dan hati yang bersih. Ini menjadi media untuk 

mengajarkan kesadaran spiritual sejak dini. 

Jajan Pasar 

Jajan pasar tidak hanya memperkaya keberagaman kuliner lokal, tetapi juga 

menjadi simbol kesederhanaan dan gotong royong. Kehadirannya dalam ritual 

menunjukkan bahwa sakralitas tidak harus hadir dalam kemewahan, melainkan 

dalam keikhlasan dan partisipasi kolektif. Ini memperkuat nilai kesetaraan, 

penghargaan terhadap budaya lokal, dan partisipasi komunitas. 

Hiasan Kepala dari Kain Kafan 

Hiasan kepala dari kain kafan yang dikenakan penari Seblang adalah simbol 

pengendalian diri dan kesucian spiritual. Sebagaimana ditegaskan oleh Bapak Heri 

Purwoko: 

“Kalau penari Seblang Bakungan itu pakai hiasan kepala dari kain kafan putih. Ini bukan 

hiasan sembarangan. Warna putih itu lambang kesucian.” (Wawancara Bapak Heri 

Purwoko – Ketua Adat Bakungan; 2025). Kain kafan, yang biasanya digunakan untuk 

membungkus jenazah, dalam konteks ini dimaknai sebagai lambang pemutusan diri 

dari hawa nafsu dan duniawi. Generasi muda diajarkan tentang pentingnya hidup 

dengan kesadaran spiritual, mengendalikan diri, dan menghargai nilai-nilai non-

material dalam kehidupan. 

Tiga Belas Gending Seblang 

Terakhir, tiga belas gending yang mengiringi ritual Seblang masing-masing 

memuat ajaran moral, spiritual, dan sosial. Gending-gending tersebut menjadi 

kurikulum kultural yang mengajarkan nilai-nilai seperti kerja keras, cinta kasih, 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       879 

penghargaan terhadap alam, toleransi, dan nasionalisme kultural. Musik tidak hanya 

sebagai estetika, tetapi sebagai medium pendidikan karakter yang hidup dan terus 

diregenerasikan. 

Dengan demikian, simbolisme ubarampe dalam ritual Seblang Bakungan 

merupakan representasi konkret dari pendidikan karakter berbasis budaya lokal. 

Setiap elemen menyampaikan ajaran yang dapat dihayati dan ditransformasikan ke 

dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan budaya sebagai guru yang hidup dan 

menghidupi. Berdasarkan sumber dokumentasi budaya yang akurat dalam penelitian 

lapangan, berikut adalah penjabaran ketiga belas gending Seblang Bakungan dan nilai 

edukatif yang terkandung di dalamnya: 

Seblang Lokento 

Gending pembuka ini mengandung ajakan spiritual kepada leluhur Seblang 

terdahulu, terutama tokoh sakral Lokento. “Seblang-seblang ya Lokento” Makna 

edukatifnya adalah rasa hormat terhadap leluhur, pengakuan akan sejarah, dan 

spiritualitas. Ini mengajarkan generasi muda tentang pentingnya mengenal asal-usul, 

“tahu diri dan tahu asal” sebagai fondasi karakter. 

Podho Nonton 

Terjemahannya “mari menonton bersama”, tetapi lebih dalam adalah simbol 

kebersamaan dan kerja keras kolektif. Gending ini mengenang bagaimana tanah 

Blambangan dulu gersang, tapi karena gotong royong, jadi tanah produktif. Nilainya 

adalah kerja sama, solidaritas sosial, dan ketekunan dalam menghadapi tantangan 

hidup. 

Ngelemar-Ngelemir 

Gending ini memuat kisah cinta Sri Tanjung dan Patih Sidopekso, simbol 

pengorbanan dan kesetiaan. “Cinta sejati itu harus penuh pengabdian, bukan hanya 

manis di bibir.” Gending ini menanamkan loyalitas, kejujuran, dan integritas dalam 

hubungan, nilai fundamental dalam membangun keluarga dan sosialitas. 

Kembang Gadhung 

Mengisahkan anak-anak menjual bunga sederhana yang menjadi bermakna. 

Melalui gending ini ditanamkan bahwa kreativitas itu penting. Tidak harus punya 

modal besar untuk berkarya. Simbol pendidikan karakter tentang kreativitas, inovasi, 

menghargai potensi lokal, dan kesederhanaan bermakna. 

Uga-Uga 

Gending pengantar tidur penuh kelembutan dan doa seorang ibu. “Cinta ibu itu 

tidak hanya lembut, tapi juga kuat.” Itulah nilai yang terkandung didalamnya bahwa 

kasih sayang, perlindungan, tanggung jawab, dan penghargaan terhadap peran ibu 

dalam kehidupan anak. 

 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

880  

Ratu Sabrang 

Menggambarkan kerja keras hewan dan manusia dalam mengolah sawah. 

Makna dari lagu ini tersiratkan bahwa “Untuk makan nasi, ada proses panjang yang 

penuh peluh.” Gending ini menanamkan rasa syukur, kesadaran agraris, dan 

penghormatan terhadap alam dan tenaga kerja. 

Liya-Liyu 

Berkisah tentang burung yang merusak tanaman, sehingga sebagai lambang 

ekosistem terganggu. Makna yang tersirat dalam gending ini yakni “Menjaga 

lingkungan itu bukan hanya soal menanam, tapi juga melindungi dari gangguan.” 

Mengajarkan tanggung jawab ekologis, kehati-hatian dalam pengelolaan sumber 

daya, dan keseimbangan alam. 

Dongsrok 

Adaptasi dari musik dansa Eropa, namun dikemas dengan identitas lokal. 

“Boleh belajar dari luar, tapi harus tetap punya identitas.” Begitulah nilai pendidikan 

karakter yang terkandung didalamnya tentang keterbukaan terhadap modernitas, 

selektivitas budaya, dan kebanggaan identitas lokal. 

Sukma Ilang 

Gending ini menggambarkan orang yang kehilangan kesadaran. Masyarakat 

punya tanggung jawab memulihkan orang yang hilang arah. Pelajaran utamanya 

adalah empati, kemanusiaan, solidaritas sosial, dan penyembuhan komunitas. 

Mancing-Mancing 

Tentang nelayan dan hasil laut yang harus dijaga. Laut harus dijaga, hasilnya 

bisa sejahterakan asal bijak. Menanamkan nilai keberlanjutan, pengelolaan sumber 

daya alam, dan jiwa kewirausahaan yang bijaksana. 

Emping-Emping 

Lagu anak-anak tentang permainan sederhana, tetapi penuh nilai. Dari bermain 

pun anak-anak bisa belajar tentang kreativitas dan kebahagiaan dalam 

kesederhanaan. Gending ini menyentuh keceriaan, kesederhanaan, dan edukasi 

berbasis permainan tradisional. 

Ing-Ing 

Ajakan untuk pulang ke Blambangan dengan muatan multikulturalisme. 

Gending ini mengajarkan toleransi, keterbukaan, dan kebanggaan akan identitas 

lokal. Gending ini menjadi simbol integrasi budaya, penghormatan terhadap 

keragaman, dan nasionalisme kultural. 

 

 

 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       881 

Erang-Erang 

Gending penutup yang bersifat eksorsisme simbolik yang menghalau energi 

negatif. Mbah Isni sebagai penari seblang pada saat gending ini bermain akan 

memegang pedang di kedua tangannya seolah menghalau segala energi negatif. Nilai 

edukatifnya adalah ketangguhan, kesiapsiagaan, perlindungan komunitas, dan 

harapan kolektif. 

Setiap gending dalam Seblang Bakungan tidak hanya menjadi bagian dari 

estetika pertunjukan, tetapi berperan sebagai media pedagogis spiritual dan sosial. 

Dengan mendengar dan memahami tiap gending, masyarakat khususnya generasi 

muda akan belajar tentang berbagai aspek kehidupan: cinta, perjuangan, ekologi, 

sejarah, spiritualitas, toleransi, dan tanggung jawab sosial. Gending Seblang adalah 

kitab hidup yang mengajarkan karakter lewat nada, gerak, dan makna. 

Pembahasan 

Temuan penelitian ini menjawab tujuan penelitian yang telah dirumuskan dalam 

bagian pendahuluan, yakni mengidentifikasi bentuk transmisi nilai pendidikan 

karakter dalam ritual Seblang Bakungan dan menjelaskan relevansinya dalam 

perspektif etnopedagogi. Nilai-nilai seperti gotong royong, religiusitas, dan 

penghormatan leluhur merupakan bagian dari local wisdom masyarakat Osing yang 

sejalan dengan konsep etnopedagogi, yaitu pemanfaatan budaya lokal sebagai media 

pendidikan (Sugara & Sugito, 2022). 

Dalam perspektif etnopedagogi, proses transmisi nilai karakter dalam Seblang 

Bakungan dapat dipahami sebagai bentuk pendidikan budaya berbasis pengalaman 

(experiential cultural learning). Nilai karakter tidak diajarkan melalui instruksi, tetapi 

melalui Keterlibatan warga dalam pelaksanaan ritual, yang menumbuhkan tanggung 

jawab sosial; partisipasi generasi muda dalam mempersiapkan tata siyaga, yang 

menanamkan kerja keras; engalaman spiritual dalam prosesi selametan dan musik 

ritual, yang menanamkan religiusitas; dan pewarisan simbol-simbol budaya, yang 

menanamkan penghormatan terhadap leluhur. 

Hal ini sejalan dengan temuan Lestari & Bahri (2021) bahwa etnopedagogi efektif 

dalam membangun nilai sosial–budaya pada generasi muda melalui pengalaman 

langsung. Hasil penelitian ini konsisten dengan pemikiran Hamdani (2021), yang 

menyatakan bahwa regenerasi nilai budaya memerlukan ruang interaksi langsung 

antara generasi muda dengan tradisi lokal. Temuan juga sejalan dengan Mastra dkk. 

(2021), yang menyoroti tantangan modernisasi terhadap minat generasi muda 

terhadap seni tradisional. Dalam konteks ini, ritual Seblang Bakungan berfungsi 

sebagai ruang edukatif yang mempertahankan identitas budaya Osing dan 

memperkuat keterikatan generasi muda terhadap warisan leluhurnya. 

 

 

 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

882  

KESIMPULAN 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi serta menganalisis nilai-nilai 

pendidikan karakter yang terkandung dalam ritual adat Seblang Bakungan melalui 

perspektif etnopedagogi budaya Osing. Berdasarkan analisis data hasil observasi 

partisipatif, wawancara mendalam, dan kajian literatur, dapat disimpulkan bahwa 

ritual Seblang Bakungan merupakan warisan budaya yang memiliki fondasi historis, 

spiritual, dan sosial yang kuat. Temuan penelitian menegaskan bahwa ritus ini bukan 

sekadar pertunjukan sakral, melainkan sistem pewarisan nilai yang hidup dan 

diwariskan melalui praktik, simbolisme, serta tatanan sosial masyarakat Osing 

Banyuwangi. Secara historis, ritual Seblang berakar pada konteks pagebluk, krisis 

sosial, dan perjuangan masyarakat Blambangan sehingga mengandung nilai religius 

dan simbolik yang mencerminkan upaya kolektif menjaga keselamatan dan harmoni 

dengan leluhur. 

Dari sisi pelaksanaan, tiga tahapan utama yakni tata siyaga, tata laksana, dan tata 

wasana menunjukkan bahwa nilai karakter seperti gotong royong, disiplin, tanggung 

jawab, ketekunan, dan penghormatan terhadap tradisi terinternalisasi secara alami 

melalui partisipasi masyarakat dalam setiap prosesi. Temuan ini menunjukkan bahwa 

proses transmisi nilai berlangsung melalui pengalaman sosial dan budaya yang 

dialami secara langsung oleh masyarakat, khususnya generasi muda. Makna simbolik 

ubarampe seperti obor, sumber air, ancak, dan makanan tradisional mempertegas 

fungsi edukatif budaya dalam membentuk spiritualitas, moralitas, dan etika sosial 

masyarakat Osing. 

Selain itu, penelitian ini mengungkap bahwa nilai-nilai pendidikan karakter 

yang dihasilkan dari ritual Seblang Bakungan mencakup dimensi spiritual, moral, 

sosial, dan budaya. Keempat dimensi ini memiliki relevansi besar dengan penguatan 

pendidikan karakter berbasis kearifan lokal dalam konteks Indonesia. Temuan 

tersebut menegaskan bahwa Seblang Bakungan dapat dijadikan model pembelajaran 

kontekstual yang mengintegrasikan pendidikan, budaya, dan spiritualitas, sejalan 

dengan konsep etnopedagogi yang menempatkan budaya sebagai sumber belajar 

utama. Pelibatan generasi muda dalam rangkaian ritual memperlihatkan bahwa 

Seblang menjadi medium strategis untuk memperkuat identitas budaya dan 

membangun karakter generasi penerus di tengah arus globalisasi yang berpotensi 

melemahkan pemahaman mereka terhadap akar budaya lokal. 

Sejalan dengan itu, penelitian ini memberikan kontribusi teoretis terhadap 

pengembangan etnopedagogi sebagai pendekatan yang memanfaatkan kearifan lokal 

untuk membangun karakter bangsa. Dalam konteks praktis, temuan ini memberikan 

dasar bagi pengintegrasian nilai-nilai Seblang dalam pendidikan formal maupun 

nonformal, terutama melalui kurikulum muatan lokal, program pelestarian budaya, 

dan pendidikan karakter berbasis komunitas. Dengan demikian, ritual Seblang bukan 

hanya layak dilestarikan sebagai warisan budaya takbenda, tetapi juga sebagai 

sumber nilai yang relevan dan strategis dalam pembangunan karakter generasi muda 

Indonesia. 



Wahyu Mutiara Permatahati 

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing 

       883 

Sebagai penutup, penelitian ini menyarankan agar kajian selanjutnya 

memperluas analisis mengenai ritual Seblang Bakungan melalui pendekatan yang 

lebih beragam, seperti semiotik, psikologi budaya, atau transformasi budaya dalam 

era digital. Arah penelitian ke depan juga perlu menelaah secara lebih mendalam 

peran pendidikan budaya dalam masyarakat multikultural sebagai upaya 

memperkaya khazanah keilmuan etnopedagogi dan menyokong keberlanjutan 

budaya Osing dalam dinamika zaman yang terus berubah. 

REFERENSI 

Agung, A. A. P., & Yuesti, A. (2019). Buku Metode Penelitian Bisnis Kuantitatif Dan 

Kualitatif. Noah Aletheia. 

Hamdani, A. D. (2021). Pendidikan Di Era Digital Yang Mereduksi Nilai Budaya. 

CERMIN: Jurnal Penelitian, 5(1), 62. 

https://doi.org/10.36841/cermin_unars.v5i1.971 

Hasibuan, A. T., Rosdiana Sianipar, M., Ramdhani, A. D., Putri, F. W., & Ritonga, N. 

Z. (2022). Konsep dan Karakteristik Penelitian Kualitatif serta Perbedaannya 

dengan Penelitian Kuantitatif. Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(Penelitian 

Kualitatif), 8690. https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/3730 

Lestari, E. T., & Bahri, S. (2021). Development of Social Studies Learning Outcomes 

with Tajhin Peddhis-Based Etnopedagogy Approach. AL-ISHLAH: Jurnal 

Pendidikan, 13(3), 2309–2318. https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i3.977 

Mastra, I. W., Adnyana, I., & Pancawati, L. P. (2021). Determinisme teknologi 

komunikasi dan globalisasi media terhadap seni budaya Indonesia. Widyadari: 

Jurnal Pendidikan, 22(1), 182–194. 

Mursidi, A., & Noviandari, H. (2021). Traditional Beliefs Seblang The Behavior Of The 

Osing Society Of Banyuwangi District East Java Province. Al-Qalam, 27(1), 193–

204. 

Permendikbud. (2018). Permendikbud RI No 20 Tahun 2018 tentang Penguatan 

Pendidikan Karakter pada Satuan Pendidikan Formal. Permendikbud Nomor 20 

Tahun 2018 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter Pada Satuan Pendidikan Formal, 

8–12. 

https://jdih.kemdikbud.go.id/arsip/Permendikbud_Tahun2018_Nomor20.pdf 

Singodimajan, H. (2009). Ritual Adat Seblang: Sebuah Seni Perdamaian Masyarakat Using 

Banyuwangi (D. & H. Basri (ed.)). Dinas Kebudayaan Dan Pariwisata Kabupaten 

Banyuwangi. 

Sugara, U., & Sugito. (2022). Etnopedagogi: Gagasan dan Peluang Penerapannya di 

Indonesia. Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan, 7(2), 93–104. 

https://doi.org/10.24832/jpnk.v7i2.2888 

Sulung, U., & Muspawi, M. (2024). Memahami sumber data penelitian: Primer, 

sekunder, dan tersier. Edu Research, 5(3), 110–116. 

Vernita, N. A. (2024). Perlindungan Hukum Masyarakat Adat Using Olehsari dan 

Bakungan atas Ekspresi Budaya Tradisional Tari Seblang di Banyuwangi. Suloh: 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

884  

Jurnal Fakultas Hukum Universitas Malikussaleh, 12(2), 465–480. 

Widana, I. N. A., & Jayanthi, M. A. D. (2021). Ngaasin Sebagai Pendidikan Karakter: 

Kajian Etnopedagogi. Subasita: Jurnal Sastra Agama Dan Pendidikan Bahasa Bali, 

2(2), 1–10. 

Yuwana, S., & Indarti, T. (2023). Metode Penelitian Dan Pengembangan (Research & 

Development) Dalam Pendidikan Dan Pembelajaran. UMMPress. 
 

 


