Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama
Volume 1 Number 8, Desember (2025), 867-884.

N~

KALAMIZL

Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang
Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

Wahyu Mutiara Permatahati!

'Universitas Negeri Surabaya, Indonesia

Email Correspondence : wahyumutiara.21075@mbhs.unesa.ac.id

Kata Kunci :

Etnopedagogi; Pendidikan
Karakter; Seblang
Bakungan

Keywords :

Character Education,
Ethnopedagogy, Seblang
Bakungan

Abstrak

Ritual adat Seblang Bakungan merupakan tradisi sakral
masyarakat Osing Banyuwangi yang tidak hanya berfungsi
sebagai media spiritual dan pelestarian budaya, tetapi juga
sebagai sarana transmisi nilai-nilai pendidikan karakter. Dalam
konteks modernisasi dan krisis identitas budaya, penting untuk
mengkaji bagaimana nilai-nilai karakter tersebut diwariskan
melalui elemen sejarah, tatalaku, dan simbolisme ritual. Penelitian
ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai
pendidikan karakter yang terkandung dalam ritual adat Seblang
Bakungan berdasarkan perspektif etnopedagogi budaya Osing.
Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan
pendekatan etnopedagogi, melalui teknik pengumpulan data
berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan
tokoh adat dan pelaku ritual, serta studi pustaka. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ritual Seblang Bakungan memuat nilai-nilai
karakter seperti spiritualitas, gotong royong, tanggung jawab
sosial, penghormatan kepada leluhur, dan ketekunan, yang
tersirat dalam narasi sejarah, tahapan pelaksanaan ritual, serta
makna simbolik dari ubarampe yang digunakan. Temuan ini
menegaskan bahwa tradisi Seblang dapat dimaknai sebagai
bentuk pendidikan karakter berbasis kearifan lokal yang memiliki
relevansi tinggi dalam memperkuat identitas budaya generasi
muda di tengah arus globalisasi. Penelitian ini memberikan
kontribusi terhadap pengembangan konsep etnopedagogi dan
penguatan pendidikan karakter dalam konteks budaya lokal
Indonesia.

Abstract

The Seblang Bakungan ritual is a sacred tradition of the Osing
community in Banyuwangi that functions not only as a medium of
spirituality and cultural preservation but also as a conduit for
transmitting character education values. Amid rapid modernization and




Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

a growing identity crisis, it is essential to explore how these values are
passed down through the ritual’s historical background, procedural
stages, and symbolic elements. This study aims to identify and analyze
character education values embedded in the Seblang Bakungan ritual
from an ethnopedagogical perspective. Using a qualitative descriptive
method and an ethnopedagogical approach, data were collected through
participant observation, in-depth interviews with cultural figures and
ritual participants, and literature review. The findings reveal that the
Seblang Bakungan ritual conveys core values such as spirituality, social
responsibility, ancestral reverence, perseverance, and communal
solidarity, which are reflected in its historical narrative, ceremonial
process, and symbolic attributes. These results affirm that Seblang serves
as a culturally grounded educational model that remains highly relevant
for strengthening youth character and cultural identity in the era of
globalization. This study contributes to the development of
ethnopedagogy and reinforces the role of local wisdom in contemporary
character education practices.

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms
and conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY-
SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

PENDAHULUAN

Masyarakat Osing di Banyuwangi merupakan salah satu komunitas etnis yang
memiliki kekayaan budaya lokal yang khas, yang hingga kini terus dijaga melalui
berbagai bentuk tradisi dan ritual adat. Salah satu tradisi yang paling menonjol adalah
ritual Seblang, yang berkembang di Desa Olehsari dan Kelurahan Bakungan,
Kecamatan Glagah. Ritual ini bukan sekadar pertunjukan tari sakral, tetapi juga
manifestasi nilai spiritual, historis, dan sosial yang diwariskan lintas generasi
(Singodimajan, 2009). Keberadaan Seblang sebagai tradisi lokal juga memperoleh
pengakuan formal melalui inventarisasi Kekayaan Intelektual Komunal berdasarkan
Undang-Undang No. 28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta (Vernita, 2024). Hal ini
menunjukkan bahwa Seblang tidak hanya berfungsi sebagai identitas budaya
masyarakat Osing, tetapi juga sebagai warisan intelektual yang memiliki nilai penting
bagi bangsa Indonesia.

Kajian historis menunjukkan bahwa ritual Seblang memiliki keterkaitan dengan
tradisi Bali seperti Sanghyang Dedari dan Sanghyang Widari, terutama melalui
struktur tari dan peran perempuan yang mengalami kondisi trans saat ritual
berlangsung (Singodimajan, 2009). Dalam konteks sejarah Blambangan, tradisi ini juga
merepresentasikan perjalanan panjang masyarakat Osing menghadapi dinamika
sosial-politik, termasuk perlawanan terhadap kolonialisme seperti pada Perang
Puputan Bayu tahun 1771 (Singodimajan, 2009). Keunikan Seblang Bakungan
tercermin melalui adegan simbolis seperti sabung ayam, gerakan teatrikal mirip
adegan perang, serta gending-gending sakral seperti “Seblang Lukinto” dan “Ugo-Ugo,”
yang sarat pesan filosofis mengenai penderitaan, perjuangan, dan regenerasi.

868



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

Namun demikian, globalisasi dan perkembangan teknologi menghadirkan
tantangan baru bagi keberlanjutan tradisi ini. Penelitian Mastra dkk. (2021)
menunjukkan bahwa perubahan pola interaksi sosial akibat media digital telah
menggeser orientasi budaya generasi muda, sehingga mengurangi ketertarikan
mereka terhadap praktik budaya lokal. Hamdani (2021) juga menegaskan bahwa
disorientasi identitas budaya semakin menguat di tengah derasnya arus modernisasi.
Kondisi ini diperparah oleh temuan Widana & Jayanthi (2021), yang menunjukkan
bahwa sebagian masyarakat pelaku tradisi hanya melaksanakan ritual secara
prosedural tanpa memahami nilai filosofis yang terkandung di dalamnya. Oleh karena
itu, urgensi untuk menelaah kembali esensi nilai-nilai ritual Seblang sebagai sumber
pendidikan karakter menjadi sangat relevan, terutama bagi generasi muda Osing,.

Perbedaan pelaksanaan ritual Seblang di Olehsari dan Bakungan menghadirkan
ruang penting untuk memahami kedalaman nilai lokalnya. Penari Seblang Olehsari
adalah gadis remaja kurang dari 13 tahun, sedangkan di Bakungan adalah perempuan
lanjut usia sekitar 70 tahun; perbedaan ini memengaruhi struktur gerakan dan makna
simbolik tari (Mursidi & Noviandari, 2021). Tahapan ritus seperti kejimen, ider bumi,
tata laksana, hingga selamatan akhir mengandung pesan tentang spiritualitas,
keteraturan sosial, penghormatan kepada leluhur, serta hubungan manusia dengan
alam (Singodimajan, 2009). Struktur ritus yang demikian kompleks menunjukkan
bahwa Seblang merupakan medium pendidikan nilai yang berlangsung secara alami
dalam konteks budaya masyarakat Osing.

Dalam perspektif pendidikan, tradisi Seblang sangat relevan dikaji melalui
pendekatan etnopedagogi. Etnopedagogi merupakan pembelajaran berbasis etnik
yang memanfaatkan kearifan lokal sebagai sumber belajar dan media internalisasi
nilai (Sugara & Sugito, 2022). Pendekatan ini selaras dengan pendidikan multikultural
yang menempatkan budaya sebagai fondasi pembentukan identitas individu maupun
kelompok. Lestari & Bahri (2021) membuktikan bahwa etnopedagogi efektif dalam
menanamkan nilai sosial dan budaya pada generasi muda. Dengan demikian, nilai-
nilai dalam ritual Seblang dapat diidentifikasi, dianalisis, dan ditransformasikan
menjadi prinsip pendidikan karakter yang aplikatif dan relevan dengan kebutuhan
pembelajaran masa kini.

Urgensi penelitian ini semakin menguat sejalan dengan kebijakan pendidikan
nasional. Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Nomor 20 Tahun 2018
menegaskan pentingnya penguatan pendidikan karakter melalui pendekatan berbasis
budaya dan masyarakat, termasuk pemanfaatan pegiat seni, tokoh adat, dan
lingkungan sosial sebagai sumber belajar (Permendikbud, 2018). Seblang Bakungan,
dengan ragam nilai spiritual, moral, sosial, dan ekologis yang dikandungnya,
merupakan sumber yang potensial untuk mendukung kebijakan ini. Tradisi tersebut
tidak hanya memberikan contoh nyata pendidikan karakter berbasis kearifan lokal,
tetapi juga mampu memperkokoh identitas budaya generasi muda di tengah
perubahan global.

869



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini penting dilakukan untuk
mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai pendidikan karakter yang terkandung
dalam ritual Seblang Bakungan melalui perspektif etnopedagogi budaya Osing.
Penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi teoritis terhadap pengembangan
konsep etnopedagogi, tetapi juga menawarkan implikasi praktis bagi pelaksanaan
pendidikan karakter yang kontekstual, berakar pada budaya lokal, dan relevan
dengan tantangan zaman. Temuan penelitian ini diharapkan dapat memperkuat
pemahaman terhadap warisan budaya Osing, sekaligus mendukung upaya
revitalisasi tradisi Seblang sebagai sumber pendidikan karakter yang berkelanjutan
bagi generasi muda.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan
etnopedagogi yang dipadukan dengan prinsip-prinsip etnografi untuk mengkaji
proses transmisi nilai pendidikan karakter dalam ritual adat Seblang Bakungan.
Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami makna, nilai,
serta konteks budaya secara mendalam melalui interaksi langsung dengan subjek
penelitian, sebagaimana ditegaskan oleh Hasibuan dkk. (2022) bahwa penelitian
kualitatif bergantung pada pemaknaan manusia terhadap konteks sosial-budaya.
Pendekatan etnografis digunakan untuk menggali praktik budaya masyarakat Osing
secara langsung melalui pengamatan dan keterlibatan peneliti dalam aktivitas ritual,
sesuai karakteristik penelitian etnografi yang memusatkan perhatian pada
kebudayaan suatu kelompok (Hasibuan dkk., 2022). Penelitian dilaksanakan di Desa
Bakungan, Kecamatan Glagah, Banyuwangi, yang merupakan lokasi utama
penyelenggaraan ritual Seblang Bakungan dan menjadi ruang sosial tempat nilai-nilai
budaya Osing beroperasi secara turun-temurun.

Subjek penelitian terdiri dari para pelaku dan pemangku adat yang memiliki
pemahaman mendalam tentang ritual Seblang. Informan utama dipilih menggunakan
teknik purposive sampling dengan kriteria penguasaan sejarah, makna, dan
pelaksanaan ritual, serta peran aktif dalam menjaga keberlanjutan tradisi. Informan
tersebut meliputi Ketua Adat Bakungan (Heri Purwoko), Kepala Kelurahan Bakungan
(Agus Rahmanto, S.STP.), panitia muda Seblang Bakungan seperti Komariyah dan
kelompok pemuda, serta pesinden pengiring gendhing Seblang yang berperan
penting dalam menjaga nuansa sakral prosesi. Pemilihan informan ini mengikuti
pedoman penentuan sumber data primer yang menekankan kredibilitas pengalaman
dan relevansi informasi (Agung & Yuesti, 2019).

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan dokumentasi visual. Observasi partisipatif diterapkan untuk mencatat
secara langsung tahapan prosesi ritual, penggunaan ubarampe, interaksi sosial, serta
simbol-simbol budaya yang muncul dalam pelaksanaan Seblang Bakungan.
Wawancara mendalam dilakukan menggunakan daftar pertanyaan terbuka untuk
menggali makna, nilai, dan fungsi ritual sebagaimana dipahami oleh para pelaku adat,

870



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

sejalan dengan konsep data lisan sebagai sumber pemahaman fenomenologis yang
otentik (Sulung & Muspawi, 2024). Dokumentasi berupa foto, video, dan catatan
lapangan digunakan sebagai data non-lisan yang memperkuat bukti empiris serta
membantu identifikasi simbolisme dan ekspresi budaya dalam ritual (Sulung &
Muspawi, 2024). Selain itu, data sekunder diperoleh melalui studi literatur dari
berbagai sumber akademik, termasuk karya Singodimajan (2009) mengenai ritual
Seblang, serta rujukan etnopedagogi dan pendidikan karakter (Yuwana & Indarti,
2023).

Teknik analisis data dilakukan secara induktif melalui tahapan reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Analisis tematik digunakan untuk
mengidentifikasi pola nilai-nilai pendidikan karakter yang muncul dari data lisan
maupun non-lisan, selaras dengan panduan analisis kualitatif yang bertujuan
menemukan makna budaya yang tersembunyi dalam praktik sosial (Hasibuan dkk.,
2022). Keabsahan data dijamin melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan
informasi antar-informan, observasi, dan dokumentasi untuk memastikan konsistensi
serta validitas temuan. Dengan demikian, metode penelitian ini memungkinkan
peneliti menangkap secara komprehensif proses transmisi nilai karakter yang
termanifestasi dalam sejarah, tatalaku, dan simbolisme ritual adat Seblang Bakungan
dalam perspektif etnopedagogi budaya Osing.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual adat Seblang Bakungan memuat
sejumlah nilai pendidikan karakter yang ditransmisikan melalui sejarah, tatalaku,
simbolisme, serta praktik sosial yang menyertai penyelenggaraan ritual. Analisis
terhadap data wawancara, observasi, dan dokumen menunjukkan bahwa nilai-nilai
utama yang muncul meliputi tanggung jawab sosial, kerja keras, religiusitas, gotong
royong, dan sikap menghormati leluhur. Nilai-nilai tersebut muncul secara eksplisit
dan implisit dalam rangkaian prosesi mulai dari kejiman, ider bumi, pelaksanaan inti
tarian Seblang, hingga prosesi selametan.

Nilai tanggung jawab sosial tercermin kuat melalui partisipasi warga Kelurahan
Bakungan dalam menjaga ketertiban, keamanan, dan kesiapan logistik sepanjang
penyelenggaraan ritual. Masyarakat menempatkan pelaksanaan Seblang sebagai
kewajiban kolektif, yang melibatkan hubungan timbal balik antara warga, pawang,
dan pemangku adat. Demikian pula nilai kerja keras tampak melalui usaha
masyarakat dalam menyiapkan seluruh perlengkapan ritual secara gotong royong,
mulai dari penyediaan bahan ubarampe, dekorasi arena, hingga kesediaan warga
terlibat sebagai panitia.

Sementara itu, nilai religi dan spiritualitas muncul dalam kesadaran masyarakat
bahwa ritual Seblang merupakan medium aktualisasi syukur dan permohonan
keselamatan kepada Tuhan. Kehadiran unsur-unsur seperti doa, selawat, dan
pemilihan waktu pelaksanaan setelah Iduladha menunjukkan integrasi dimensi
keagamaan dalam tradisi lokal Osing. Nilai menghormati leluhur tercermin dalam

|871



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

keyakinan bahwa tarian Seblang merupakan bentuk komunikasi spiritual dengan roh
penjaga desa, sehingga warga menempatkannya sebagai warisan sakral yang tidak
boleh ditinggalkan.

Nilai Pendidikan Karakter dalam Sejarah Ritual Seblang Bakungan

Sejarah ritual Seblang Bakungan mencerminkan dimensi nilai-nilai pendidikan
karakter yang mengakar kuat dalam tradisi masyarakat Osing Banyuwangi. Tradisi
ini tidak lahir dari ruang hampa, melainkan dari konteks historis dan spiritual yang
kompleks, mencerminkan cara pandang masyarakat terhadap kehidupan, alam, dan
kekuatan ilahiah. Dalam masyarakat Osing, sejarah bukan sekadar narasi masa
lampau, tetapi merupakan fondasi identitas budaya yang terus diwariskan sebagai
sumber pengetahuan dan pembentukan karakter kolektif.

Seblang Bakungan diyakini telah ada sejak abad ke-17, tepatnya tahun 1639.
Berdasarkan rekam jejak tradisi lisan dan kesaksian para tokoh adat, munculnya
Seblang dilatarbelakangi oleh kebutuhan masyarakat untuk meredakan konflik
spiritual yang timbul akibat gangguan dari roh penjaga hutan tempat pemukiman
baru dibuka. Dari sinilah, ritual Seblang lahir sebagai bentuk komunikasi dan
perjanjian antara manusia dan leluhur. Narasi historis ini secara implisit telah
membentuk kesadaran spiritual masyarakat, di mana hubungan antara manusia dan
alam diyakini harus dijaga dalam keseimbangan. Nilai karakter seperti rasa syukur,
kesadaran ekologis, serta kepercayaan terhadap kekuatan spiritual menjadi bagian
dari worldview masyarakat Osing.

Melalui sejarah ini, ritual Seblang menjadi instrumen pewarisan nilai-nilai
karakter secara kontekstual. Generasi muda Osing diajarkan untuk tidak hanya
mengenal sejarah sebagai fakta, tetapi juga sebagai refleksi atas perjuangan dan
kearifan lokal leluhur. Sejarah Seblang mengajarkan pentingnya keberanian dalam
menghadapi krisis, baik yang bersifat fisik maupun spiritual, serta nilai kesetiaan
terhadap warisan leluhur. Lebih dari itu, nilai-nilai ketekunan dan penghormatan
terhadap struktur sosial juga muncul melalui sistem pewarisan Seblang yang sangat
eksklusif, yaitu hanya dapat dilakukan oleh perempuan dari garis keturunan tertentu.
Mekanisme ini menanamkan kesadaran kolektif mengenai pentingnya menjaga garis
budaya dan tanggung jawab sebagai pewaris tradisi.

Nilai religiusitas yang diajarkan melalui sejarah Seblang sangat kental. Tradisi
ini tidak menolak agama formal, melainkan bersinergi dengan sistem keyakinan Islam
yang dianut masyarakat. Pelaksanaan ritual yang diawali dengan sholawat dan doa-
doa Islami menjadi bukti adanya akulturasi antara adat dan agama. Melalui proses ini,
generasi muda belajar mengenai pentingnya toleransi, penghormatan terhadap
perbedaan, dan kemampuan menyelaraskan nilai-nilai spiritual dengan kebudayaan
lokal.

Fungsi edukatif dari sejarah Seblang juga tampak dalam upaya masyarakat
mempertahankan narasi-narasi lisan sebagai bagian dari kurikulum informal. Cerita
mengenai Mbah Djoyo, Buyut Witri, dan asal-usul pohon Nogosari yang dianggap

872



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

sakral terus dituturkan dari generasi ke generasi. Proses ini mencerminkan
pendekatan etnopedagogi yang kuat, di mana pembelajaran berlangsung melalui
mekanisme sosial-budaya, bukan melalui sistem formal. Dari sinilah nilai-nilai seperti
tanggung jawab budaya, keteladanan, dan kesadaran identitas ditanamkan secara
efektif.

Adanya tantangan dari proses modernisasi yang mengikis pemahaman terhadap
sejarah Seblang justru menjadi refleksi penting dalam pendidikan karakter. Ketika
tradisi mulai dipandang sebagai beban atau formalitas semata, saat itulah terjadi krisis
identitas. Oleh karena itu, penguatan nilai sejarah Seblang menjadi penting agar
generasi muda mampu memahami tradisi bukan sekadar sebagai warisan, tetapi
sebagai sumber inspirasi moral dan spiritual. Sejarah Seblang bukan hanya kisah,
melainkan juga sistem nilai yang mengajarkan makna kejujuran, integritas,
kemandirian, serta sikap menghormati akar budaya.

Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko, Ketua Adat Bakungan:

“Seblang Bakungan ini dapat diartikan sebagai leluhur penjaga Desa Bakungan... ritual
Seblang dimulai pada tahun 1639 dan berkaitan dengan pohon Nogosari. Mbah Djoyo kala itu
berkomunikasi dengan roh penjaga tempat tersebut, yang meminta agar diadakan ritual
pengamanan desa berupa ritual Seblang.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua Adat
Bakungan; 2025)

Selain sebagai manifestasi sejarah, Seblang Bakungan juga menjadi sarana
edukasi karakter yang membentuk orientasi berpikir masyarakat Osing terhadap
kehidupan. Nilai karakter seperti ketulusan, sikap hormat terhadap leluhur, serta
komitmen terhadap kebudayaan tergambar jelas dalam cara masyarakat menjalani
dan melestarikan tradisi ini. Dalam konteks pendidikan nasional, sejarah Seblang
dapat diintegrasikan sebagai sumber pembelajaran berbasis budaya lokal, yang
selaras dengan kebijakan penguatan pendidikan karakter melalui pendekatan
etnopedagogi. Sebagaimana ditegaskan oleh Lurah Bakungan, Bapak Agus
Rahmanto:

“Seblang adalah identitas masyarakat Bakungan dan bagian dari warisan leluhur yang
harus dijaga.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025)

Dari keseluruhan narasi sejarah tersebut, dapat disimpulkan bahwa Seblang
Bakungan merupakan warisan budaya yang memiliki daya edukatif tinggi dalam
membentuk karakter generasi muda. Ia bukan hanya ritual tahunan, melainkan juga
ruang belajar lintas generasi tentang nilai-nilai kehidupan, spiritualitas, tanggung
jawab sosial, dan kebanggaan identitas lokal. Melalui sejarah Seblang, masyarakat
Osing belajar bukan hanya untuk menjadi pewaris budaya, tetapi juga menjadi
penjaga nilai-nilai moral yang relevan sepanjang masa.

Nilai Pendidikan Karakter dalam Tatalaku Ritual Seblang Bakungan

Tatalaku atau tahapan pelaksanaan ritual Seblang Bakungan merupakan
struktur budaya yang bukan hanya bersifat seremonial, melainkan juga mengandung
fungsi edukatif yang kuat. Tatalaku ini mencerminkan sistem nilai yang diwariskan

873



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

secara turun-temurun oleh masyarakat Osing, di mana setiap prosesi memiliki pesan
moral dan karakteristik spiritual yang sarat makna. Terdapat tujuh tahapan utama
dalam pelaksanaan ritual Seblang, dan masing-masing tahapan tersebut
menyampaikan nilai-nilai pendidikan karakter yang berlapis, kontekstual, dan
terintegrasi dalam kehidupan masyarakat.

Tahap pertama adalah prosesi nyekar ke makam Mbah Witri. Aktivitas ini tidak
hanya menjadi bentuk penghormatan kepada leluhur, tetapi juga menanamkan nilai
karakter seperti penghormatan terhadap sejarah, spiritualitas, dan solidaritas sosial.
Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko:

“Nyekar ke makam Mbah Witri ini ditkuti oleh warga Bakungan dari berbagai usia. Kita
membawa sesajen, wewangian, dan makanan khas seperti pecel pitik. Usai doa bersama, kita
makan bersama di sana, dan sebagian makanan ditinggalkan di makam.” (Wawancara Bapak
Heri Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Keterlibatan berbagai kalangan usia
dalam prosesi ini menunjukkan adanya proses edukatif antar-generasi yang
berlangsung secara alami. Anak-anak dan remaja belajar mengenai pentingnya doa,
ketertiban, serta keikhlasan dalam berziarah, sekaligus memahami bahwa leluhur
bukan sekadar figur masa lalu, tetapi juga penjaga moral komunitas.

Dilanjutkan dengan ritual penyucian diri di Sumber Penawar, masyarakat diajak
untuk merefleksikan makna kebersihan dalam dua dimensi: fisik dan batin. Di sinilah
nilai karakter seperti kesadaran diri, tanggung jawab spiritual, serta penghormatan
terhadap alam diejawantahkan secara konkret. Sebagaimana disampaikan oleh Bapak
Heri Purwoko:

“Sumber Penawar itu tempat warga menyucikan diri, baik secara fisik maupun batin.
Warga membawa hasil bumi, seperti polo pendem dan jajan pasar, untuk dipersembahkan di
sana.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Penyucian
diri ini mengajarkan bahwa sebelum memasuki fase kehidupan atau kegiatan sakral,
manusia wajib membersihkan niat dan dirinya. Dalam perspektif etnopedagogi, tahap
ini mencerminkan praktik pendidikan berbasis pengalaman, yang mengintegrasikan
kesadaran ekologis, spiritualitas, dan disiplin personal.

Setelah penyucian, masyarakat bersama-sama melaksanakan sholat maghrib
berjamaah dan sholat hajat. Kehadiran unsur religius dalam ritual adat menciptakan
ruang dialog antara kepercayaan budaya dan agama formal. Sebagaimana
disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko:

“Mayoritas warga Bakungan beragama Islam. Tapi sholat hajat ini terbuka untuk semua.
Yang beragama lain tetap berdoa sesuai keyakinannya.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko
— Ketua Adat Bakungan; 2025). Nilai karakter yang tampak dalam tahapan ini antara
lain toleransi, kebersamaan dalam doa, dan penghormatan terhadap perbedaan
keyakinan. Ini menjadi contoh nyata bahwa kearifan lokal masyarakat Osing mampu
merangkul keberagaman tanpa meniadakan esensi spiritual yang diyakini masing-
masing individu.

Ider Bumi atau pawai obor menjadi titik penting dalam tatalaku yang
memperkuat nilai kolektivitas, kerapian sosial, dan kerja sama. Dalam suasana malam

874



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

yang khidmat, masyarakat berjalan bersama membawa obor dan melafalkan zikir.
Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko:

“Ider bumi ini bukan sekadar keliling desa. Tapi sebagai penanda bahwa kita
membersihkan bumi, mendoakan keselamatan desa, dan membuang energi mnegatif.”
(Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Kesatuan gerak,
tertib barisan, dan partisipasi semua kalangan menanamkan karakter kedisiplinan,
tanggung jawab kolektif, serta rasa cinta terhadap desa. Pawai ini juga merupakan
media simbolik untuk 'membersihkan’ desa dari energi negatif, menanamkan nilai
tanggung jawab ekologis dan spiritual atas wilayah tempat tinggal.

Selanjutnya, tradisi Selametan Kampung menampilkan nilai karakter seperti
kerendahan hati, persaudaraan, dan solidaritas sosial. Tumpeng pecel pitik yang
disajikan sepanjang jalan bukan sekadar hidangan, tetapi simbol rasa syukur dan
semangat berbagi. Dalam momen ini, tidak ada stratifikasi sosial; semua duduk dan
makan bersama tanpa melihat latar belakang. Ini merupakan penguatan pendidikan
karakter yang menekankan nilai kesetaraan, saling menghargai, serta kerukunan.

Puncak ritual ditandai dengan penampilan penari Seblang yang mengalami
kondisi trance. Tahap ini menanamkan nilai spiritualitas tinggi, keikhlasan dalam
pengabdian budaya, serta penghormatan terhadap tradisi. Penari Seblang tidak
berperan sebagai entertainer, melainkan sebagai medium yang menyampaikan pesan
leluhur. Proses trance menegaskan bahwa Seblang adalah bagian dari komunikasi
sakral antara dunia manusia dan spiritual, sehingga mengajarkan karakter
kesungguhan, kepercayaan, dan penghormatan terhadap yang gaib.

Prosesi terakhir yakni rebutan ubarampe mengandung pesan simbolik tentang
keberkahan, harapan, dan nilai kebersamaan. Warga percaya bahwa benda-benda
bekas sesajen membawa berkah, sehingga mereka berupaya memilikinya sebagai
bentuk ikhtiar spiritual. Namun lebih dari itu, momen ini menampilkan antusiasme
kolektif dan rasa memiliki terhadap ritual, yang mencerminkan semangat gotong
royong, partisipasi aktif, serta nilai kerendahan hati dalam menerima berkah bersama.
Sebagaimana disampaikan oleh Bapak Heri Purwoko:

“Setelah ritual selesai, warga langsung rebutan sesajen. Ada yang ambil tumpeng,
bunga, bahkan boneka. Bukan karena lapar, tapi mereka percaya itu membawa berkah.”
(Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Secara keseluruhan,
tatalaku ritual Seblang Bakungan bukan hanya berfungsi sebagai urutan kegiatan
adat, tetapi sebagai media pendidikan karakter yang kaya akan nilai-nilai moral,
sosial, dan spiritual. Proses pelibatan masyarakat dari berbagai usia, sistem simbolik
yang terinternalisasi, serta suasana kolektif yang terjaga, menjadikan ritual ini sebagai
bentuk pembelajaran etnopedagogik yang otentik dan efektif. Melalui ritual Seblang,
masyarakat Osing tidak hanya mempertahankan budaya, tetapi juga membangun
manusia yang berkarakter luhur, berjiwa gotong royong, dan memiliki kesadaran
spiritual yang kuat.

875



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Simbolisme Ubarampe sebagai Media Pendidikan Budaya

Dalam ritual adat Seblang Bakungan, kehadiran ubarampe tidak hanya memiliki
fungsi sebagai perlengkapan pelengkap seremoni, tetapi juga mengandung pesan
simbolik yang dalam dan kompleks. Ubarampe, sebagai bagian integral dari tradisi
masyarakat Osing, berfungsi sebagai alat komunikasi spiritual sekaligus media
pendidikan budaya yang efektif. Melalui simbolisme yang terkandung dalam setiap
elemen ubarampe, masyarakat, khususnya generasi muda, diajarkan untuk
memahami nilai-nilai luhur yang bersifat spiritual, sosial, dan ekologis.

Tumpeng

Tumpeng, sebagai ubarampe utama, misalnya, tidak hanya disajikan sebagai
makanan persembahan, tetapi menjadi simbol hubungan vertikal antara manusia dan
kekuatan transendental. Bentuk kerucutnya melambangkan gunung, tempat
bersemayam para leluhur, dan ayam ingkung yang menyertainya merepresentasikan
keutuhan niat dan kesungguhan dalam persembahan. Melalui tumpeng, nilai-nilai
karakter seperti ketulusan, keikhlasan, dan kebersamaan diajarkan secara kontekstual.
Tumpeng juga dimakan bersama-sama dalam suasana selametan, menumbuhkan
nilai solidaritas dan kebhinekaan.

Pecel Pitik

Pecel pitik, sajian khas Osing, merupakan simbol pengorbanan dan dedikasi.
Proses pengolahannya yang tidak sederhana mencerminkan komitmen masyarakat
dalam mempersembahkan yang terbaik bagi leluhur. Sebagaimana ditegaskan oleh
Bapak Heri Purwoko:

“Pecel Pitik itu makanan khas Using. Bumbunya kelapa muda bakar dicampur rempah.
Ini bentuk pengorbanan masyarakat, bukan sekadar makanan.” (Wawancara Bapak Heri
Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Dari hidangan ini, masyarakat belajar
tentang makna keikhlasan, pelestarian budaya lokal, serta penghargaan terhadap hasil
bumi sebagai manifestasi syukur kepada alam. Pecel pitik bukan sekadar makanan,
melainkan cerminan nilai-nilai spiritual, sosial, dan budaya yang hidup dan mengakar
dalam keseharian masyarakat.

Tumpeng Ketan

Ubarampe lainnya, seperti tumpeng ketan, membawa pesan kebersamaan dan
kelekatan sosial. Tekstur ketan yang lengket dijadikan metafora bagi masyarakat yang
diharapkan tetap guyub, saling melekat dalam semangat gotong royong. Di tengah
arus globalisasi yang kian individualistik, simbol ini mengingatkan pentingnya kohesi
sosial dan nilai persatuan. Dalam konteks pendidikan karakter, hal ini memperkuat
nilai empati, gotong royong, dan semangat kolektif.

Kinangan (Suruh Ayu)

Kinangan atau suruh ayu adalah ubarampe yang sarat dengan nilai kesopanan
dan tata krama. Dalam ritual, kinangan dipersembahkan sebagai salam pembuka

876



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

kepada roh leluhur. Simbol ini menanamkan etika komunikasi yang santun, serta
penghormatan terhadap dimensi spiritual dan historis. Anak-anak diajarkan bahwa
sebelum meminta, seseorang harus menyapa dengan hormat, nilai yang sangat
relevan dalam kehidupan sosial.

Kembang Gadhung

Kembang gadhung atau untaian bunga membawa dimensi spiritual dan estetis.
Selain berfungsi sebagai penghalus suasana spiritual, bunga juga menjadi simbol
ketulusan, keindahan batin, dan kesadaran ekologis. Melalui rangkaian bunga,
masyarakat belajar untuk menjaga harmoni, baik dengan alam, sesama, maupun
dengan kekuatan spiritual. Proses merangkai bunga juga menjadi ajang pendidikan
informal yang menanamkan nilai-nilai kesabaran, ketelitian, dan rasa syukur.

Tumpeng Takir

Tumpeng takir, meskipun sederhana, memiliki fungsi penting dalam menjaga
batas spiritual desa. Sebagaimana ditegaskan oleh Bapak Heri Purwoko:

“Tumpeng kecil dalam daun pisang. Kita sebar di penjuru desa. Itu sebagai bentuk
syukur dan permohonan penjagaan wilayah.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua
Adat Bakungan; 2025). Dengan disebar ke penjuru desa, ubarampe ini menjadi simbol
penjagaan terhadap wilayah dan ungkapan syukur kolektif. Praktik ini mengajarkan
rasa memiliki terhadap tanah kelahiran, kesadaran lokalitas, serta nilai tanggung
jawab bersama dalam menjaga ruang hidup.

Boneka

Simbolisme juga tampak dalam penggunaan boneka kecil yang menyimbolkan
kehadiran roh atau siklus kehidupan manusia. Sebagaimana ditegaskan oleh Bapak
Heri Purwoko:

“Boneka ini menggambarkan arwah yang hadir. Simbol kehadiran roh manusia. Kadang
juga menggambarkan siklus hidup manusia.” (Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua
Adat Bakungan; 2025). Boneka menjadi pengingat akan kefanaan, mengajarkan
introspeksi dan spiritualitas. Masyarakat diajak untuk memahami kehidupan sebagai
proses yang terhubung dengan masa lalu, kini, dan yang akan datang.

Pecut (Cemeti) dan Singkal

Alat-alat pertanian seperti pecut dan singkal menjadi pengingat akan identitas
agraris masyarakat Osing. la mengajarkan nilai kerja keras, kedisiplinan, dan
penghargaan terhadap proses. Anak-anak yang melihat atau terlibat dalam penataan
ubarampe ini belajar tentang nilai-nilai agrikultural dan spiritualitas kerja.

Kelapa Gading dan Tebu Hitam

Kelapa gading dan tebu hitam digunakan sebagai simbol kemurnian dan
penolak bala. Kombinasi keduanya mencerminkan keseimbangan antara niat suci dan
perlindungan terhadap gangguan negatif. Dari simbol ini, generasi muda belajar

877



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

pentingnya menjaga integritas dan kesiapsiagaan dalam menghadapi godaan serta
tekanan moral.

Sekar Taman atau Kembang Setaman

Sekar taman atau kembang setaman, dengan keanekaragaman jenis bunganya,
menjadi simbol keragaman yang harmonis. Ia mengajarkan toleransi,
multikulturalisme, dan cinta lingkungan. Dalam pendidikan budaya, ini merupakan
bentuk konkret dari penghargaan terhadap keberagaman dan pentingnya menjaga
harmoni sosial.

Kemenyan

Kemenyan, sebagai elemen spiritual utama, mencerminkan nilai ketulusan,
konsentrasi spiritual, dan komunikasi batiniah dengan leluhur. Sebagaimana
ditegaskan oleh Bapak Heri Purwoko:

“Kemenyan itu pembuka jalan. Asapnya membawa doa dan memanggil roh baik.”
(Wawancara Bapak Heri Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Anak-anak yang
melihat pembakaran kemenyan akan belajar bahwa segala tindakan spiritual harus
dimulai dengan niat yang tulus dan hati yang bersih. Ini menjadi media untuk
mengajarkan kesadaran spiritual sejak dini.

Jajan Pasar

Jajan pasar tidak hanya memperkaya keberagaman kuliner lokal, tetapi juga
menjadi simbol kesederhanaan dan gotong royong. Kehadirannya dalam ritual
menunjukkan bahwa sakralitas tidak harus hadir dalam kemewahan, melainkan
dalam keikhlasan dan partisipasi kolektif. Ini memperkuat nilai kesetaraan,
penghargaan terhadap budaya lokal, dan partisipasi komunitas.

Hiasan Kepala dari Kain Kafan

Hiasan kepala dari kain kafan yang dikenakan penari Seblang adalah simbol
pengendalian diri dan kesucian spiritual. Sebagaimana ditegaskan oleh Bapak Heri
Purwoko:

“Kalau penari Seblang Bakungan itu pakai hiasan kepala dari kain kafan putih. Ini bukan
hiasan sembarangan. Warna putih itu lambang kesucian.” (Wawancara Bapak Heri
Purwoko — Ketua Adat Bakungan; 2025). Kain kafan, yang biasanya digunakan untuk
membungkus jenazah, dalam konteks ini dimaknai sebagai lambang pemutusan diri
dari hawa nafsu dan duniawi. Generasi muda diajarkan tentang pentingnya hidup
dengan kesadaran spiritual, mengendalikan diri, dan menghargai nilai-nilai non-
material dalam kehidupan.

Tiga Belas Gending Seblang

Terakhir, tiga belas gending yang mengiringi ritual Seblang masing-masing
memuat ajaran moral, spiritual, dan sosial. Gending-gending tersebut menjadi
kurikulum kultural yang mengajarkan nilai-nilai seperti kerja keras, cinta kasih,

878



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

penghargaan terhadap alam, toleransi, dan nasionalisme kultural. Musik tidak hanya
sebagai estetika, tetapi sebagai medium pendidikan karakter yang hidup dan terus
diregenerasikan.

Dengan demikian, simbolisme ubarampe dalam ritual Seblang Bakungan
merupakan representasi konkret dari pendidikan karakter berbasis budaya lokal.
Setiap elemen menyampaikan ajaran yang dapat dihayati dan ditransformasikan ke
dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan budaya sebagai guru yang hidup dan
menghidupi. Berdasarkan sumber dokumentasi budaya yang akurat dalam penelitian
lapangan, berikut adalah penjabaran ketiga belas gending Seblang Bakungan dan nilai
edukatif yang terkandung di dalamnya:

Seblang Lokento

Gending pembuka ini mengandung ajakan spiritual kepada leluhur Seblang
terdahulu, terutama tokoh sakral Lokento. “Seblang-seblang ya Lokento” Makna
edukatifnya adalah rasa hormat terhadap leluhur, pengakuan akan sejarah, dan
spiritualitas. Ini mengajarkan generasi muda tentang pentingnya mengenal asal-usul,
“tahu diri dan tahu asal” sebagai fondasi karakter.

Podho Nonton

Terjemahannya “mari menonton bersama”, tetapi lebih dalam adalah simbol
kebersamaan dan kerja keras kolektif. Gending ini mengenang bagaimana tanah
Blambangan dulu gersang, tapi karena gotong royong, jadi tanah produktif. Nilainya
adalah kerja sama, solidaritas sosial, dan ketekunan dalam menghadapi tantangan
hidup.

Ngelemar-Ngelemir

Gending ini memuat kisah cinta Sri Tanjung dan Patih Sidopekso, simbol
pengorbanan dan kesetiaan. “Cinta sejati itu harus penuh pengabdian, bukan hanya
manis di bibir.” Gending ini menanamkan loyalitas, kejujuran, dan integritas dalam
hubungan, nilai fundamental dalam membangun keluarga dan sosialitas.

Kembang Gadhung

Mengisahkan anak-anak menjual bunga sederhana yang menjadi bermakna.
Melalui gending ini ditanamkan bahwa kreativitas itu penting. Tidak harus punya
modal besar untuk berkarya. Simbol pendidikan karakter tentang kreativitas, inovasi,
menghargai potensi lokal, dan kesederhanaan bermakna.

Uga-Uga

Gending pengantar tidur penuh kelembutan dan doa seorang ibu. “Cinta ibu itu
tidak hanya lembut, tapi juga kuat.” Itulah nilai yang terkandung didalamnya bahwa
kasih sayang, perlindungan, tanggung jawab, dan penghargaan terhadap peran ibu
dalam kehidupan anak.

879



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Ratu Sabrang

Menggambarkan kerja keras hewan dan manusia dalam mengolah sawah.
Makna dari lagu ini tersiratkan bahwa “Untuk makan nasi, ada proses panjang yang
penuh peluh.” Gending ini menanamkan rasa syukur, kesadaran agraris, dan
penghormatan terhadap alam dan tenaga kerja.

Liya-Liyu

Berkisah tentang burung yang merusak tanaman, sehingga sebagai lambang
ekosistem terganggu. Makna yang tersirat dalam gending ini yakni “Menjaga
lingkungan itu bukan hanya soal menanam, tapi juga melindungi dari gangguan.”
Mengajarkan tanggung jawab ekologis, kehati-hatian dalam pengelolaan sumber
daya, dan keseimbangan alam.

Dongsrok

Adaptasi dari musik dansa Eropa, namun dikemas dengan identitas lokal.
“Boleh belajar dari luar, tapi harus tetap punya identitas.” Begitulah nilai pendidikan
karakter yang terkandung didalamnya tentang keterbukaan terhadap modernitas,
selektivitas budaya, dan kebanggaan identitas lokal.

Sukma Ilang

Gending ini menggambarkan orang yang kehilangan kesadaran. Masyarakat
punya tanggung jawab memulihkan orang yang hilang arah. Pelajaran utamanya
adalah empati, kemanusiaan, solidaritas sosial, dan penyembuhan komunitas.

Mancing-Mancing

Tentang nelayan dan hasil laut yang harus dijaga. Laut harus dijaga, hasilnya
bisa sejahterakan asal bijak. Menanamkan nilai keberlanjutan, pengelolaan sumber
daya alam, dan jiwa kewirausahaan yang bijaksana.

Emping-Emping

Lagu anak-anak tentang permainan sederhana, tetapi penuh nilai. Dari bermain
pun anak-anak bisa belajar tentang kreativitas dan kebahagiaan dalam
kesederhanaan. Gending ini menyentuh keceriaan, kesederhanaan, dan edukasi
berbasis permainan tradisional.

Ing-Ing

Ajakan untuk pulang ke Blambangan dengan muatan multikulturalisme.
Gending ini mengajarkan toleransi, keterbukaan, dan kebanggaan akan identitas
lokal. Gending ini menjadi simbol integrasi budaya, penghormatan terhadap
keragaman, dan nasionalisme kultural.

880



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

Erang-Erang

Gending penutup yang bersifat eksorsisme simbolik yang menghalau energi
negatif. Mbah Isni sebagai penari seblang pada saat gending ini bermain akan
memegang pedang di kedua tangannya seolah menghalau segala energi negatif. Nilai
edukatifnya adalah ketangguhan, kesiapsiagaan, perlindungan komunitas, dan
harapan kolektif.

Setiap gending dalam Seblang Bakungan tidak hanya menjadi bagian dari
estetika pertunjukan, tetapi berperan sebagai media pedagogis spiritual dan sosial.
Dengan mendengar dan memahami tiap gending, masyarakat khususnya generasi
muda akan belajar tentang berbagai aspek kehidupan: cinta, perjuangan, ekologi,
sejarah, spiritualitas, toleransi, dan tanggung jawab sosial. Gending Seblang adalah
kitab hidup yang mengajarkan karakter lewat nada, gerak, dan makna.

Pembahasan

Temuan penelitian ini menjawab tujuan penelitian yang telah dirumuskan dalam
bagian pendahuluan, yakni mengidentifikasi bentuk transmisi nilai pendidikan
karakter dalam ritual Seblang Bakungan dan menjelaskan relevansinya dalam
perspektif etnopedagogi. Nilai-nilai seperti gotong royong, religiusitas, dan
penghormatan leluhur merupakan bagian dari local wisdom masyarakat Osing yang
sejalan dengan konsep etnopedagogi, yaitu pemanfaatan budaya lokal sebagai media
pendidikan (Sugara & Sugito, 2022).

Dalam perspektif etnopedagogi, proses transmisi nilai karakter dalam Seblang
Bakungan dapat dipahami sebagai bentuk pendidikan budaya berbasis pengalaman
(experiential cultural learning). Nilai karakter tidak diajarkan melalui instruksi, tetapi
melalui Keterlibatan warga dalam pelaksanaan ritual, yang menumbuhkan tanggung
jawab sosial; partisipasi generasi muda dalam mempersiapkan tata siyaga, yang
menanamkan kerja keras; engalaman spiritual dalam prosesi selametan dan musik
ritual, yang menanamkan religiusitas; dan pewarisan simbol-simbol budaya, yang
menanamkan penghormatan terhadap leluhur.

Hal ini sejalan dengan temuan Lestari & Bahri (2021) bahwa etnopedagogi efektif
dalam membangun nilai sosial-budaya pada generasi muda melalui pengalaman
langsung. Hasil penelitian ini konsisten dengan pemikiran Hamdani (2021), yang
menyatakan bahwa regenerasi nilai budaya memerlukan ruang interaksi langsung
antara generasi muda dengan tradisi lokal. Temuan juga sejalan dengan Mastra dkk.
(2021), yang menyoroti tantangan modernisasi terhadap minat generasi muda
terhadap seni tradisional. Dalam konteks ini, ritual Seblang Bakungan berfungsi
sebagai ruang edukatif yang mempertahankan identitas budaya Osing dan
memperkuat keterikatan generasi muda terhadap warisan leluhurnya.

881



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

KESIMPULAN

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi serta menganalisis nilai-nilai
pendidikan karakter yang terkandung dalam ritual adat Seblang Bakungan melalui
perspektif etnopedagogi budaya Osing. Berdasarkan analisis data hasil observasi
partisipatif, wawancara mendalam, dan kajian literatur, dapat disimpulkan bahwa
ritual Seblang Bakungan merupakan warisan budaya yang memiliki fondasi historis,
spiritual, dan sosial yang kuat. Temuan penelitian menegaskan bahwa ritus ini bukan
sekadar pertunjukan sakral, melainkan sistem pewarisan nilai yang hidup dan
diwariskan melalui praktik, simbolisme, serta tatanan sosial masyarakat Osing
Banyuwangi. Secara historis, ritual Seblang berakar pada konteks pagebluk, krisis
sosial, dan perjuangan masyarakat Blambangan sehingga mengandung nilai religius
dan simbolik yang mencerminkan upaya kolektif menjaga keselamatan dan harmoni
dengan leluhur.

Dari sisi pelaksanaan, tiga tahapan utama yakni tata siyaga, tata laksana, dan tata
wasana menunjukkan bahwa nilai karakter seperti gotong royong, disiplin, tanggung
jawab, ketekunan, dan penghormatan terhadap tradisi terinternalisasi secara alami
melalui partisipasi masyarakat dalam setiap prosesi. Temuan ini menunjukkan bahwa
proses transmisi nilai berlangsung melalui pengalaman sosial dan budaya yang
dialami secara langsung oleh masyarakat, khususnya generasi muda. Makna simbolik
ubarampe seperti obor, sumber air, ancak, dan makanan tradisional mempertegas
fungsi edukatif budaya dalam membentuk spiritualitas, moralitas, dan etika sosial
masyarakat Osing.

Selain itu, penelitian ini mengungkap bahwa nilai-nilai pendidikan karakter
yang dihasilkan dari ritual Seblang Bakungan mencakup dimensi spiritual, moral,
sosial, dan budaya. Keempat dimensi ini memiliki relevansi besar dengan penguatan
pendidikan karakter berbasis kearifan lokal dalam konteks Indonesia. Temuan
tersebut menegaskan bahwa Seblang Bakungan dapat dijadikan model pembelajaran
kontekstual yang mengintegrasikan pendidikan, budaya, dan spiritualitas, sejalan
dengan konsep etnopedagogi yang menempatkan budaya sebagai sumber belajar
utama. Pelibatan generasi muda dalam rangkaian ritual memperlihatkan bahwa
Seblang menjadi medium strategis untuk memperkuat identitas budaya dan
membangun karakter generasi penerus di tengah arus globalisasi yang berpotensi
melemahkan pemahaman mereka terhadap akar budaya lokal.

Sejalan dengan itu, penelitian ini memberikan kontribusi teoretis terhadap
pengembangan etnopedagogi sebagai pendekatan yang memanfaatkan kearifan lokal
untuk membangun karakter bangsa. Dalam konteks praktis, temuan ini memberikan
dasar bagi pengintegrasian nilai-nilai Seblang dalam pendidikan formal maupun
nonformal, terutama melalui kurikulum muatan lokal, program pelestarian budaya,
dan pendidikan karakter berbasis komunitas. Dengan demikian, ritual Seblang bukan
hanya layak dilestarikan sebagai warisan budaya takbenda, tetapi juga sebagai
sumber nilai yang relevan dan strategis dalam pembangunan karakter generasi muda
Indonesia.

882|



Wahyu Mutiara Permatahati
Transmisi Nilai Pendidikan Karakter dalam Ritual Adat Seblang Bakungan: Perspektif Etnopedagogi Budaya Osing

Sebagai penutup, penelitian ini menyarankan agar kajian selanjutnya
memperluas analisis mengenai ritual Seblang Bakungan melalui pendekatan yang
lebih beragam, seperti semiotik, psikologi budaya, atau transformasi budaya dalam
era digital. Arah penelitian ke depan juga perlu menelaah secara lebih mendalam
peran pendidikan budaya dalam masyarakat multikultural sebagai upaya
memperkaya khazanah keilmuan etnopedagogi dan menyokong keberlanjutan
budaya Osing dalam dinamika zaman yang terus berubah.

REFERENSI

Agung, A. A. P., & Yuesti, A. (2019). Buku Metode Penelitian Bisnis Kuantitatif Dan
Kualitatif. Noah Aletheia.

Hamdani, A. D. (2021). Pendidikan Di Era Digital Yang Mereduksi Nilai Budaya.
CERMIN: Jurnal Penelitian, 5(1), 62.
https://doi.org/10.36841/cermin_unars.v5i1.971

Hasibuan, A. T., Rosdiana Sianipar, M., Ramdhani, A. D., Putri, F. W., & Ritonga, N.
Z. (2022). Konsep dan Karakteristik Penelitian Kualitatif serta Perbedaannya
dengan Penelitian Kuantitatif. Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(Penelitian
Kualitatif), 8690. https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/3730

Lestari, E. T., & Bahri, S. (2021). Development of Social Studies Learning Outcomes
with Tajhin Peddhis-Based Etnopedagogy Approach. AL-ISHLAH: Jurnal
Pendidikan, 13(3), 2309-2318. https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i3.977

Mastra, I. W., Adnyana, I, & Pancawati, L. P. (2021). Determinisme teknologi
komunikasi dan globalisasi media terhadap seni budaya Indonesia. Widyadari:
Jurnal Pendidikan, 22(1), 182-194.

Mursidi, A., & Noviandari, H. (2021). Traditional Beliefs Seblang The Behavior Of The
Osing Society Of Banyuwangi District East Java Province. Al-Qalam, 27(1), 193-
204.

Permendikbud. (2018). Permendikbud RI No 20 Tahun 2018 tentang Penguatan
Pendidikan Karakter pada Satuan Pendidikan Formal. Permendikbud Nomor 20
Tahun 2018 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter Pada Satuan Pendidikan Formal,
8-12.
https://jdih.kemdikbud.go.id/arsip/Permendikbud_Tahun2018_Nomor20.pdf

Singodimajan, H. (2009). Ritual Adat Seblang: Sebuah Seni Perdamaian Masyarakat Using
Banyuwangi (D. & H. Basri (ed.)). Dinas Kebudayaan Dan Pariwisata Kabupaten
Banyuwangi.

Sugara, U., & Sugito. (2022). Etnopedagogi: Gagasan dan Peluang Penerapannya di
Indonesia.  Jurnal = Pendidikan =~ Dan  Kebudayaan, 7(2), 93-104.
https://doi.org/10.24832/jpnk.v7i2.2888

Sulung, U., & Muspawi, M. (2024). Memahami sumber data penelitian: Primer,
sekunder, dan tersier. Edu Research, 5(3), 110-116.

Vernita, N. A. (2024). Perlindungan Hukum Masyarakat Adat Using Olehsari dan
Bakungan atas Ekspresi Budaya Tradisional Tari Seblang di Banyuwangi. Suloh:

|883



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Jurnal Fakultas Hukum Universitas Malikussaleh, 12(2), 465—480.

Widana, I. N. A., & Jayanthi, M. A. D. (2021). Ngaasin Sebagai Pendidikan Karakter:
Kajian Etnopedagogi. Subasita: Jurnal Sastra Agama Dan Pendidikan Bahasa Bali,
2(2), 1-10.

Yuwana, S., & Indarti, T. (2023). Metode Penelitian Dan Pengembangan (Research &
Development) Dalam Pendidikan Dan Pembelajaran. UMMPress.

884



