
 

Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 

Volume 1 Number 6, Oktober (2025), 630-640. 

 

 

 

 

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos 

Yogyakarta 

Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi 

1Universitas Islam Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

Email Correspondence : ijlalsasakkii@gmail.com  
 

     

Kata Kunci : 

Makna Hidup, Gereja 

Ortodoks, Logoterap 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords : 

Life Meaning, Orthodox 

Church, Logotherapy 

 Abstrak 

Penelitian ini mengkaji konstruksi makna hidup jemaat Gereja 

Ortodoks Dionysius Zakhynthos di Yogyakarta dalam konteks 

praktik keagamaan dan pengalaman eksistensial mereka. Latar 

belakang penelitian ini didasari oleh pencarian manusia akan 

makna hidup, khususnya melalui pengalaman religius di tengah 

dunia modern yang penuh ketidakpastian dan sekularisasi. 

Tujuan penelitian adalah untuk memahami bagaimana jemaat 

membangun makna hidup melalui liturgi, doa, sakramen dan 

interaksi komunitas serta bagaimana penerapan logoterapi Viktor 

Frankl muncul dalam pengalaman mereka. Metode penelitian 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan observasi partisipatif 

dan wawancara terhadap praktik spiritual dan narasi eksistensial 

informan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa makna hidup 

bagi jemaat Ortodoks terbentuk melalui keterlibatan holistik 

dalam liturgi, doa Yesus dan sakramen Ekaristi serta dukungan 

komunitas yang hangat dan menerima. Kebebasan berkehendak, 

hasrat untuk hidup bermakna, dan pengalaman spiritual yang 

personal menjadi inti proses pembentukan makna hidup. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Gereja Ortodoks 

menyediakan ruang spiritual yang memungkinkan individu 

menemukan makna eksistensial, kedamaian batin dan relasi 

otentik dengan Tuhan, yang relevan bagi studi spiritualitas dan 

psikologi eksistensial. 

Abstract 

This study examines the construction of life meaning among the 

congregation of the Orthodox Church of Dionysius Zakhynthos in 

Yogyakarta within the context of their religious practices and existential 

experiences. The study is grounded in the human quest for life meaning, 

particularly through religious experience amid a modern world marked 

by uncertainty and secularization. The research aims to understand how 

the congregation constructs life meaning through liturgy, prayer, 

mailto:ijlalsasakkii@gmail.com


Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi 

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta 

       631 

sacraments, and communal interactions, as well as how Viktor Frankl's 

logotherapy is reflected in their existential experiences. The study 

employs a qualitative approach, including participatory observation and 

in-depth interviews, combined with phenomenological analysis of 

spiritual practices and personal narratives. Findings indicate that life 

meaning for Orthodox congregants is shaped through holistic 

engagement in the Divine Liturgy, the Jesus Prayer, the Eucharist, and 

supportive communal relationships. Freedom of will, the will to meaning, 

and personal spiritual experiences are central to this process. The study 

concludes that the Orthodox Church provides a spiritual space where 

individuals can discover existential meaning, inner peace, and authentic 

relationship with God, offering valuable insights for the fields of 

spirituality and existential psychology.The abstract must be written in 

one paragraph. 

  © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms 
and conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY-
SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 

PENDAHULUAN 

Makna hidup merupakan salah satu persoalan eksistensial yang selalu menjadi 

pencarian manusia lintas zaman dan budaya. Di tengah dunia modern yang penuh 

dengan ketidakpastian, krisis identitas, dan derasnya arus sekularisasi, manusia tetap 

terus berusaha menemukan makna atas kehidupannya melalui berbagai cara, salah 

satunya melalui pengalaman keagamaan. Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai 

sistem kepercayaan yang membentuk pemahaman individu tentang eksistensinya, 

penderitaannya, serta tujuannya dalam hidup (Frankl, 2006).  

Gereja Ortodoks sebagai salah satu cabang tertua dalam tradisi Kekristenan, 

memiliki kekayaan liturgis dan spiritual yang khas. Dengan penekanan pada tradisi 

suci, ritus-ritus yang mendalam, dan spiritualitas mistis, Gereja Ortodoks memberikan 

ruang yang unik bagi umatnya dalam membangun relasi dengan Tuhan dan 

menemukan makna hidup secara personal maupun komunal (McGuckin, 2010).  

Paroki Dionysius Zakhynthos di Yogyakarta merupakan salah satu manifestasi lokal 

dari tradisi Ortodoksi yang menarik untuk dikaji. Keberadaan komunitas ini 

menunjukkan dinamika spiritual yang tidak hanya berkaitan dengan pemeliharaan 

doktrin, tetapi menyentuh kehidupan sehari-hari umatnya. 

Fenomena menarik dalam komunitas ini adalah bagaimana jemaat memahami 

penderitaan, tujuan hidup, serta relasi dengan sesama dan Tuhan, melalui kacamata 

Ortodoks. Mereka membangun makna hidup tidak hanya berdasarkan kondisi sosial 

atau psikologis semata tetapi melalui partisipasi dalam liturgi, praktik sakramen dan 

kehidupan doa. Proses ini dapat dipahami sebagai konstruksi sosial, di mana makna 

hidup bukanlah sesuatu yang datang secara otomatis tetapi dibentuk dalam interaksi 

sosial, pengalaman spiritual dan internalisasi nilai-nilai religius (Maknunah & Fauzi, 

2022).  



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

632  

Viktor Frankl seorang psikiater dan neurolog asal Austria, mengembangkan 

Logoterapi sebagai pendekatan psikoterapi yang menekankan pencarian makna 

hidup sebagai kekuatan motivasional utama manusia. Dalam pandangan Frankl, 

makna hidup bersifat unik dan personal, serta bisa ditemukan melalui pekerjaan, 

relasi cinta, atau bahkan penderitaan yang tak terelakkan (Frankl, 2006).  Ia percaya 

bahwa meskipun seseorang tidak dapat menghindari penderitaan, ia tetap bisa 

memilih sikap dalam menghadapinya dan melalui itulah makna hidup dapat 

ditemukan (Junaidi,2025). 

Pendekatan logoterapi inilah yang digunakan peneliti untuk melihat 

kehidupan jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos di Yogyakarta sebagai 

komunitas religius yang menyediakan ruang untuk pencarian dan penghayatan 

makna hidup. Dalam komunitas ini, umat mengalami keterlibatan spiritual yang 

intens melalui ritus, liturgi, dan sakramen, yang tidak hanya bersifat simbolis tetapi 

menjadi titik temu antara penderitaan dan harapan, antara kehampaan dan makna. 

Bagi jemaat Ortodoks ini, makna hidup ditentukan oleh dari bagaimana mereka 

merespon kehidupan secara sadar dan bertanggung jawab. Melalui partisipasi dalam 

liturgi, mereka belajar menemukan makna dalam tindakan kecil yang diulang terus-

menerus seperti menyalakan lilin, mencium ikon, menyanyikan doa hingga menerima 

sakramen. Semua tindakan ini menjadi bentuk konkret dari prinsip Frankl bahwa 

manusia adalah makhluk yang dapat memilih sikap terhadap realitas, bahkan di 

tengah penderitaan (Frankl, 1988).  

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk memahami 

pengalaman eksistensial jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos di 

Yogyakarta dalam membangun makna hidup. Subjek penelitian terdiri dari tiga 

informan yang dipilih secara purposive berdasarkan pengalaman spiritual intens dan 

komitmen aktif dalam liturgi, berasal dari latar Pantekosta, Islam konservatif dan 

Protestan Batak. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif selama pelaksanaan 

Liturgi Ilahi, doa Yesus, sakramen Ekaristi dan kegiatan komunitas pasca-liturgi serta 

wawancara semi-terstruktur untuk menggali pengalaman subjektif informan terkait 

pemaknaan hidup dan perpindahan agama. Peneliti menggunakan dirinya sebagai 

instrumen utama, didukung dokumen gereja, liturgi tertulis dan catatan lapangan. 

Analisis data dilakukan dengan reduksi fenomena, pengidentifikasian tema dan 

interpretasi makna hidup berdasarkan pengalaman subjek serta triangulasi antara 

observasi, wawancara, dan dokumentasi untuk memastikan validitas temuan. Metode 

ini memungkinkan pemahaman utuh tentang bagaimana jemaat membangun makna 

hidup melalui praktik keagamaan, relasi komunitas dan internalisasi nilai spiritual 

sesuai perspektif logoterapi Viktor Frankl. 

 

 



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi 

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta 

       633 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penghayatan Makna Hidup Jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos 

Yogyakarta melalui Praktik Keagamaan 

Liturgi sebagai Ruang Pembentukan Kesadaran Eksistensial 

Dalam tradisi spiritual Gereja Ortodoks, Liturgi Ilahi (Divine Liturgy) 

menempati posisi sentral sebagai bentuk ibadah tertinggi dan paling penuh makna 

(Wiryopranoto, 2011).  Liturgi menjadi kewajiban ritual atau bentuk pengulangan 

seremoni keagamaan yang membuka ruang perjumpaan eksistensial antara manusia 

dan Allah yang bersifat langsung, mendalam, dan transformasional. Dalam perayaan 

ini, manusia diundang untuk berpartisipasi secara nyata dalam misteri kehidupan, 

kematian, dan kebangkitan Kristus. Karena itu, banyak jemaat gereja Orthodox 

Zakynthos Yogyakarta memaknai liturgi sebagai momen pemulihan identitas 

spiritual, ketenangan batin, dan refleksi terdalam atas makna hidup mereka.  

Berdasarkan wawancara dengan beberapa jemaat Gereja Ortodoks Dionysius 

Zakhynthos di Yogyakarta, terungkap bahwa keikutsertaan dalam Liturgi secara rutin 

membantu mereka menemukan kembali orientasi hidup dan ketenangan eksistensial. 

Dalam kesaksian salah satu jemaat, ia mengatakan bahwa mengikuti liturgi adalah 

satu-satunya waktu dalam seminggu di mana dirinya merasa “utuh sebagai manusia.” 

Ia merasa dilihat, disapa dan disembuhkan bukan oleh manusia, melainkan oleh Allah 

sendiri. Perasaan ini muncul karena dalam liturgi, tubuh dan jiwa mereka dilibatkan, 

tubuh berlutut, berdiri, bersujud, sementara jiwa berdoa dan menyatu dalam 

nyanyian komunitas (Sunarko, 2015).  Hal ini sejalan dengan pandangan Ortodoks 

bahwa ibadah bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi keterlibatan holistik manusia 

dalam realitas ilahi. 

Observasi terhadap jalannya Liturgi Ilahi di Paroki Dionysius menunjukkan 

bahwa segala gerakan, simbol, dan lagu diatur untuk membawa jemaat masuk ke 

dalam dimensi waktu yang sakral. Segala bentuk kekacauan duniawi ditinggalkan di 

depan pintu gereja. Dalam liturgi, waktu diperlambat, perhatian difokuskan, dan hati 

dibuka untuk menerima makna sejati kehidupan. Jemaat belajar bahwa hidup tidak 

diukur dari keberhasilan materi, tetapi dari kualitas relasi dengan Tuhan dan sesama. 

Inilah bentuk pemaknaan hidup yang paling dalam menurut Gereja Ortodoks. 

Doa dan Sakramen sebagai Jalan Pengakraban dengan Tuhan 

Dalam kehidupan spiritual jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos di 

Yogyakarta, doa dan sakramen bukan sekadar aktivitas religius yang rutin dijalani, 

melainkan menjadi ruang transformasi batiniah yang menghidupkan kembali relasi 

antara manusia dan Tuhan (Ware, 1995).  Melalui hasil observasi dan wawancara, 

terlihat jelas bahwa dua praktik paling sentral dalam konteks ini adalah Doa Yesus 

(Jesus Prayer) dan sakramen Ekaristi. Kedua praktik ini menjadi jalan bagi jemaat 

untuk memahami diri mereka yang rapuh, serta membangun komunikasi yang jujur 

dan intim dengan Tuhan. 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

634  

Hasil observasi selama dua kali liturgi dan sesi pengakuan dosa 

memperlihatkan bahwa suasana dalam gereja selalu hening dan khidmat. Para jemaat 

yang hadir cenderung mengambil waktu duduk diam lebih lama sebelum ibadah 

dimulai, ada yang memejamkan mata sambil menggenggam tali doa (chotki), dan ada 

pula yang terus-menerus melafalkan Doa Yesus dalam bisikan lirih. Tidak ada musik 

keras atau pengkhotbah yang dominan. Semua berpusat pada keheningan dan 

kesadaran penuh akan kehadiran Allah. Dalam keheningan inilah jemaat memaknai 

kehidupan, rasa bersalah, luka-luka masa lalu, dan kerinduan untuk diampuni dan 

disembuhkan. 

Salah satu jemaat bernama Andreas (nama samaran), seorang pria berusia 31 

tahun yang telah menjadi Ortodoks selama 5 tahun, menyampaikan: 

“Sakramen Ekaristi ini menyederhanakan segalanya. Saya ulangi ratusan kali 

setiap hari, dan saya merasa seperti perlahan dipegang oleh tangan Tuhan.” 

Kesaksian ini memperlihatkan bahwa Doa Yesus menjadi sarana pemulihan 

makna hidup secara eksistensial. Ketika kata-kata sudah tidak sanggup menjelaskan 

penderitaan batin, repetisi sederhana namun dalam dari doa ini menjadi alat 

penyembuhan. Dalam perspektif psikologi eksistensial, praktik semacam ini sejalan 

dengan prinsip "pemahaman diri dan kesadaran spiritual" yang memperkuat jati diri 

dan mengarahkan kembali tujuan hidup seseorang (Yudi, 2020). 

Komunitas sebagai Ruang Relasional dan Peneguhan Makna 

Dalam tradisi Gereja Ortodoks, gereja bukan hanya institusi religius, tetapi 

komunitas hidup yang mencerminkan tubuh Kristus di dunia. Pemahaman ini tidak 

bersifat simbolik semata, tetapi diwujudkan secara nyata dalam hubungan 

antarpersonal antarjemaat yang saling mendukung, menguatkan, dan merawat satu 

sama lain. Berdasarkan hasil wawancara dan observasi terhadap aktivitas mingguan 

serta dinamika internal jemaat di Paroki Dionysius Zakhynthos Yogyakarta, tampak 

jelas bahwa komunitas menjadi fondasi utama dalam proses pembentukan makna 

hidup umat, terutama di tengah tekanan hidup sebagai kelompok religius minoritas. 

Observasi yang dilakukan pada kegiatan pasca-liturgi menunjukkan bahwa 

sebagian besar jemaat tidak langsung pulang setelah ibadah, melainkan tetap tinggal, 

berbincang dalam kelompok kecil, dan saling menyapa dengan hangat. Beberapa di 

antara mereka secara rutin membantu menyiapkan makanan ringan dan minuman 

untuk dinikmati bersama. Dalam suasana ini terlihat bahwa relasi mereka tumbuh 

dari keterlibatan emosional yang tulus. Bahkan ada jemaat yang datang dari luar kota, 

tetapi tetap memilih untuk hadir karena merasa bahwa komunitas ini adalah rumah 

spiritual yang sejati. 

Wawancara dengan Bapak Ignatius (nama samaran), salah satu pengurus 

paroki, menegaskan peran komunitas dalam menopang hidup rohani umat: 

 



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi 

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta 

       635 

“Bagi kami, liturgi adalah pusat iman, tetapi komunitas adalah napasnya. Tidak 

semua jemaat datang karena teologi atau dogma, banyak yang datang karena 

merasa diterima, didengarkan, dan didoakan bersama. Di sinilah makna hidup 

dibentuk, bukan hanya melalui teks suci, tapi lewat pelukan, sapaan, dan 

perhatian yang nyata.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa pengalaman spiritual bukan hanya 

vertikal (manusia Tuhan), melainkan juga horizontal (manusia–manusia). Kehadiran 

sesama yang peduli dan tidak menghakimi memberi ruang aman bagi individu untuk 

menyembuhkan luka-luka eksistensialnya (Lossky, 2002). Dukungan sosial semacam 

ini memperkuat identitas personal dan memperluas ruang makna hidup yang lebih 

kolektif. 

Makna Hidup Makna Hidup Jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos  

Kebebasan Berkehendak (Freedom of Will)  

Frankl menekankan bahwa setiap manusia memiliki kapasitas untuk memilih 

sikap dan tanggapan terhadap situasi yang dihadapinya, termasuk dalam keadaan 

yang paling menyakitkan sekalipun (Frankl, 2006).  Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa ketiga informan mengekspresikan kebebasan berkehendak dalam bentuk 

pilihan spiritual yang sangat personal dan transformatif.  Secara umum, hasil utama 

dari penerapan konsep ini adalah bahwa setiap informan menjalani proses transisi 

spiritual. Mereka tidak meninggalkan agama lamanya karena trauma semata, 

melainkan karena merasa bahwa sistem spiritual sebelumnya tidak lagi mampu 

menjadi ruang pertumbuhan jiwa. Maka, dengan daya batin yang kuat, mereka 

memilih berpindah ke Ortodoksi sebagai bentuk afirmasi terhadap nilai spiritual yang 

lebih selaras dengan kerinduan terdalam mereka: keheningan, kehadiran, dan 

keutuhan iman.  

Dalam kasus ini, kebebasan berkehendak hadir sebagai bentuk tertinggi dari 

pertanggungjawaban eksistensial, di mana masing-masing individu mengambil 

kendali penuh atas arah hidup spiritualnya, meski harus menghadapi risiko sosial dan 

keterasingan. Tidak satu pun dari mereka melakukannya dengan terburu-buru. 

Sebaliknya, mereka memutuskan dengan tenang, melalui kontemplasi panjang, 

pencarian, bahkan penderitaan batin yang kompleks. Inilah yang membedakan 

kebebasan eksistensial dari kebebasan psikologis atau sosial biasa.  

Keputusan mereka untuk terus hadir dalam liturgi Ortodoks secara konsisten 

setelah berpindah menjadi bukti bahwa kebebasan mereka bukan bersifat emosional 

sesaat, melainkan telah menjadi sikap hidup. Liturgi yang bersifat repetitif, lambat, 

dan penuh simbol justru mereka maknai sebagai ruang pembebasan spiritual yang 

tidak menuntut penampilan iman, tapi mengundang kehadiran batin (Bastaman, 

2007). Hal ini menunjukkan bahwa kebebasan mereka bukan untuk “melarikan diri” 

dari sistem lama, tetapi untuk “menyatu” dengan makna baru yang mereka temukan. 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

636  

Hasil wawancara dan observasi di Gereja Dionysius Zakhynthos Yogyakarta 

menegaskan bahwa kebebasan berkehendak bukanlah tentang menjauh dari 

penderitaan atau menolak identitas lama, tetapi tentang keberanian untuk mengambil 

alih kendali atas makna hidup, dengan segala konsekuensinya. Gereja Ortodoks, 

dalam konteks ini, menjadi tempat yang secara spiritual dan simbolik memungkinkan 

kebebasan itu diwujudkan dalam ritus, dalam keheningan, dan dalam pengakuan 

terhadap realitas batin yang rapuh namun jujur. Ketiga informan telah menunjukkan 

bahwa manusia tetap memiliki kekuatan untuk mengarahkan dirinya, meski berada 

dalam batasan keluarga, agama, bahkan sejarah pribadi yang menekan. Mereka tidak 

hanya berpindah agama, tapi telah menjalani aktus eksistensial yaitu memilih hidup 

dengan cara yang benar menurut suara batin terdalam mereka. 

Hasrat untuk Hidup Bermakna (Will to Meaning) 

Frankl meyakini bahwa dorongan utama manusia bukanlah kesenangan atau 

kuasa, tetapi pencarian makna. Ia secara khusus menggunakan istilah will untuk 

menekankan bahwa makna tidak mendorong dari dalam, melainkan menarik dari 

luar sebagai tujuan yang hendak dicapai (Evdokimov, 1996). Penerapan konsep Will 

to Meaning menunjukkan bahwa ketiga informan memiliki dorongan eksistensial yang 

kuat untuk mengisi hidup mereka dengan makna yang lebih dalam, bukan semata 

kenyamanan emosional atau kepatuhan ritual. Mereka berpindah ke Ortodoksi bukan 

karena mencari agama yang lebih mudah atau lebih menguntungkan secara sosial, 

tetapi karena mereka merasa ditarik oleh sesuatu yang lebih besar dari diri mereka 

yakni kehadiran ilahi yang utuh, damai dan tidak menghakimi. Masing-masing 

informan meskipun berasal dari latar belakang keagamaan yang berbeda, mengalami 

kekosongan makna dalam sistem kepercayaan lama mereka. Dalam kondisi itu, 

mereka tidak berhenti pada kekecewaan atau meninggalkan iman sepenuhnya, 

melainkan melanjutkan pencarian mereka ke tempat yang menurut mereka bisa 

memberi makna baru: spiritualitas Ortodoks yang penuh keheningan, repetisi, dan 

kesetiaan pada simbolisme rohani yang dalam. 

Bagi informan yang berasal dari tradisi Pantekosta, hasrat untuk hidup 

bermakna muncul dari kejenuhan terhadap ekspresi iman yang terlalu berorientasi 

pada hasil (seperti kesembuhan dan mujizat). Ia merasa bahwa hubungan dengan 

Tuhan tidak bisa terus-menerus diukur dengan “keberhasilan rohani.” Ia akhirnya 

menemukan makna dalam kehadiran Tuhan yang tidak bersyarat sebuah keheningan 

spiritual yang tidak menuntut performa, hanya kesetiaan untuk hadir. Sementara itu, 

informan dari latar Islam keras mengalami pencarian makna sebagai bentuk 

pembebasan dari rasa bersalah yang berlebihan. Ia mendambakan spiritualitas yang 

tidak menghukum, melainkan memulihkan. Ortodoksi, dengan struktur liturginya 

yang lambat dan kontemplatif, memberikan ruang baginya untuk mengalami Tuhan 

bukan sebagai hakim, tetapi sebagai kasih yang tidak memaksa. Dari sana, ia 

menemukan bahwa makna tidak harus dibangun dari ketaatan kaku, tetapi bisa 

muncul dari ketenangan batin dan penerimaan akan diri sendiri yang rapuh. 



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi 

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta 

       637 

Adapun informan dari latar gereja Protestan Batak menyadari bahwa selama 

ini ia hanya menjalani agama sebagai kewajiban warisan. Kesadaran eksistensial 

bahwa hidup hanya sekali membuatnya terdorong untuk mencari bentuk iman yang 

benar-benar ia rasakan secara pribadi. Dalam Ortodoksi, ia menemukan pengalaman 

spiritual yang mengundangnya untuk hadir sepenuh hati, bukan sekadar menjadi 

pelaksana ritual. Ia mengisi hidupnya dengan pengabdian-pengabdian kecil yang 

justru memberi makna baru: bahwa Tuhan hadir dalam kesetiaan sehari-hari, bukan 

hanya dalam doktrin besar. 

Hasil ini menunjukkan bahwa dalam semua kasus, hasrat untuk hidup 

bermakna tidak muncul dari dalam diri mereka secara spontan, melainkan karena 

mereka merasa ditarik oleh sesuatu di luar diri oleh Tuhan, oleh cinta yang lebih luas, 

atau oleh rasa tenang yang tak mereka temukan sebelumnya. Gereja Ortodoks menjadi 

ruang di mana daya tarik terhadap makna itu menemukan bentuk dan tubuhnya 

melalui liturgi, ikon, nyanyian kuno, dan kehidupan spiritual yang tidak mengejar 

produktivitas atau kesuksesan rohani. Dengan demikian, konsep Will to Meaning dari 

Frankl terbukti sangat relevan dalam menjelaskan proses konversi dan pertumbuhan 

spiritual ketiga informan ini. Hasrat mereka untuk hidup bermakna bukan sekadar 

dorongan psikologis, melainkan bentuk tanggapan terhadap panggilan hidup yang 

mereka temukan dalam Ortodoksi sebagai spiritualitas yang tidak menjanjikan 

kemenangan, tetapi menghadirkan kedalaman, keheningan, dan relasi yang penuh 

kasih dengan Tuhan. 

Makna Hidup (The Meaning of Life) 

Dalam kerangka logoterapi, makna hidup adalah sesuatu yang unik bagi setiap 

individu—tidak dapat diwariskan, dipaksakan, atau digeneralisasi. Frankl 

menegaskan bahwa makna bisa ditemukan dalam berbagai bentuk: pekerjaan, cinta, 

penderitaan, tindakan kecil, bahkan dalam kesetiaan pada sesuatu yang dianggap 

lebih besar dari diri sendiri. Berdasarkan hasil observasi dan wawancara terhadap tiga 

informan di Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta, tampak bahwa 

masing-masing dari mereka telah menemukan makna hidup yang sangat khas dan 

sesuai dengan jalan eksistensial mereka sendiri, melalui pengalaman spiritual di 

Ortodoksi. 

Informan dari latar belakang Pantekosta 

Makna hidup yang ia temukan bersumber dari pengalaman spiritual menerima 

diri yang luka tanpa harus sembuh lebih dulu. Dalam tradisi lamanya, iman selalu 

diasosiasikan dengan kemenangan, mujizat, dan kesembuhan. Namun di Ortodoksi, 

ia mendapati bahwa penerimaan terhadap kelemahan justru merupakan bentuk 

terdalam dari perjumpaan dengan Tuhan. Makna tidak lagi bergantung pada “hasil 

doa”, melainkan pada hadirnya Tuhan dalam luka itu sendiri. Ia belajar bahwa 

menjadi manusia yang rapuh tidak berarti gagal secara spiritual, justru dari situlah ia 

merasa sepenuhnya dicintai dan diterima. 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

638  

Secara eksistensial, ini merupakan perubahan besar, ia tidak lagi mencari 

makna dari keberhasilan rohani atau ekstasi spiritual, tetapi dari keheningan liturgi, 

dari air mata yang tidak perlu dijelaskan dan dari kebebasan untuk hadir dalam 

ibadah apa adanya, tanpa topeng kekuatan. Makna hidup baginya adalah diizinkan 

menjadi lemah di hadapan Tuhan dan tetap dikasihi. Inilah bentuk penerimaan diri, 

sekaligus spiritualitas yang menyembuhkan tanpa tuntutan spektakular. 

Informan dari latar belakang Islam keras 

Makna hidup yang ditemukan oleh informan ini berakar pada transformasi 

batin menjadi pribadi yang damai dan lembut setelah sekian lama hidup dalam 

ketakutan dan tekanan moral. Dalam sistem keyakinan sebelumnya, ia merasa harus 

terus membuktikan kesalehan dan ketundukan, sehingga spiritualitas menjadi beban 

psikologis yang melelahkan. Ortodoksi membuka ruang baginya untuk berjumpa 

dengan Tuhan bukan sebagai hakim tapi sebagai kasih yang hadir dalam keheningan. 

Makna hidup baginya sekarang adalah menjadi seseorang yang tidak lagi 

menakuti orang lain dengan kebenaran melainkan menghadirkan kehadiran yang 

menenangkan. Ia mulai menjalani hidup spiritual yang tidak keras, tidak menuntut 

kepastian dogmatik, tapi lebih pada sikap batin yang terbuka terhadap kasih dan 

pengampunan. Tindakan-tindakannya dalam liturgi seperti menyalakan lilin untuk 

orang-orang yang ia doakan diam-diam menunjukkan bahwa makna kini hadir dalam 

simpati, kelembutan dan empati. Dalam kacamata logoterapi, inilah contoh nyata 

bagaimana makna hidup bisa ditemukan dalam perubahan sikap terhadap diri sendiri 

dan orang lain (Magnis-Suseno, 2004).  

Informan dari latar belakang Protestan Batak 

Informan ini menemukan makna hidup dalam kesadaran bahwa ia adalah 

subjek spiritual yang aktif dan dipanggil secara personal oleh Tuhan, bukan sekadar 

bagian dari sistem keagamaan yang diwariskan secara turun-temurun. Sebelumnya, 

ia merasa menjadi pelaku rutinitas agama tanpa kedalaman batin—menjalankan 

liturgi, menyanyi, dan melayani, namun merasa kosong dan tidak terhubung secara 

pribadi dengan Tuhan. Di Ortodoksi, ia mengalami sebuah bentuk spiritualitas yang 

mengundang, bukan memerintah.   

Setiap tindakan kecil seperti menyalakan lilin, membantu altar, atau mengucap 

doa yang sama setiap minggu ia merasa dilibatkan secara utuh dalam dinamika cinta 

ilahi yang lambat namun meresap. Makna hidup yang ia temukan adalah menjadi 

makhluk yang tidak lagi hidup dalam warisan rohani yang pasif, tapi dalam relasi 

aktif dan penuh kesadaran dengan Tuhan. Dalam logoterapi, ini mencerminkan 

pengalaman makna melalui partisipasi personal terhadap sesuatu yang melampaui 

dirinya yaitu sejarah keselamatan dan cinta Tuhan yang tidak tergantung pada asal-

usul agamanya. 

Dari ketiga kasus ini, tampak bahwa makna hidup tidak ditemukan secara 

seragam, melainkan beragam, unik dan sangat personal. Informan pertama 



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi 

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta 

       639 

menemukan makna dalam kelemahan yang diterima; informan kedua dalam 

kelembutan setelah hidup dalam ketakutan; dan informan ketiga dalam kehadiran 

spiritual yang otentik, bukan diwarisi. Ketiganya mengalami Ortodoksi bukan 

sekadar sebagai agama baru, tetapi sebagai ruang makna yang memungkinkan 

mereka menemukan kembali siapa mereka sebenarnya di hadapan Tuhan.  

Melalui penerapan teori Viktor Frankl, kita melihat bahwa makna hidup tidak 

selalu spektakuler tidak selalu datang dalam bentuk sukses atau jawaban dari doa. Ia 

bisa hadir dalam air mata yang tidak ditolak dalam senyap yang tidak menghakimi, 

dan dalam liturgi yang lambat tapi mengakar (Tania, 2022). Ortodoksi dengan 

kedalaman simbol dan keheningan ibadahnya, menjadi ruang terapeutik spiritual 

tempat di mana makna hidup dibentuk bukan oleh tuntutan, tetapi oleh kesetiaan dan 

kasih yang diam. Inilah bentuk kehidupan yang dipenuhi makna dalam pengertian 

Frankl yaitu makna yang ditemukan bukan diciptakan dan dihidupi bukan 

dibayangkan. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan diatas dapat disimpulkan bahwa penghayatan 

makna hidup jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta dibentuk 

melalui praktik keagamaan yang  transformatif secara eksistensial. Liturgi Ilahi, Doa 

Yesus dan sakramen Ekaristi menjadi ruang spiritual yang memungkinkan mereka 

mengalami perjumpaan mendalam dengan Tuhan dalam suasana keheningan, 

simbolisme yang kaya, dan keterlibatan tubuh serta batin. Dalam liturgi, waktu 

diperlambat dan kehadiran batin diperkuat, menjadikannya sebagai titik tolak bagi 

refleksi eksistensial yang menyentuh aspek terdalam identitas spiritual mereka. Selain 

itu, keberadaan komunitas yang hangat dan saling menerima berperan penting dalam 

memperkuat proses pemaknaan hidup menjadikan gereja sebagai ruang relasional 

tempat individu menemukan makna dalam hubungan horizontal dengan sesama. 

Penerapan teori Viktor Frankl dalam konteks ini menunjukkan bahwa makna 

hidup jemaat Ortodoks tidak lahir dari kebutuhan emosional sesaat, tetapi merupakan 

hasil dari kebebasan berkehendak dan hasrat eksistensial untuk merespons panggilan 

hidup secara otentik. Pilihan untuk berpindah ke Ortodoksi bukan sekadar bentuk 

perpindahan agama, tetapi merupakan tindakan eksistensial dalam mencari keutuhan 

iman, kedamaian batin, dan spiritualitas yang jujur. Ketiga informan dalam penelitian 

ini menemukan makna hidup melalui pengalaman menerima diri yang rapuh, 

pembebasan dari ketakutan religius, dan kesadaran akan partisipasi aktif dalam 

sejarah keselamatan. Ortodoksi berperan sebagai ruang simbolik dan spiritual yang 

menghadirkan makna bukan dalam bentuk kemenangan rohani atau doktrin yang 

kaku, tetapi dalam kesetiaan, keheningan, dan kasih yang tidak menghakimi sebuah 

jawaban eksistensial terhadap kerinduan manusia akan hidup yang bermakna. 

 



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama 
 

640  

REFERENSI 

Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. Boston: Beacon Press, 2006. 

Frankl, Viktor E. The Will to Meaning: Foundations and Applications of Logotherapy. New 

York: Meridian, 1988. 

Lossky, Vladimir. The Mystical Theology of the Eastern Church. Cambridge: James Clarke 

& Co., 2002. 

Maknunah, Lulu & Ahmad Fauzi. “Kebermaknaan Hidup Masyarakat Urban dalam 

Perspektif Hanna Djumhana Bastaman.” Jurnal Al-Ihath, Vol. 2, No. 2, 2022. 

McGuckin, John Anthony. The Orthodox Church: An Introduction to Its History, Doctrine, 

and Spiritual Culture. Oxford: Wiley-Blackwell, 2010. 

Sunarko, Adrianus. Mengembangkan Hidup Rohani dalam Tradisi Katolik. Yogyakarta: 

Kanisius, 2015. 

Ware, Kallistos. The Orthodox Way. New York: St. Vladimir’s Seminary Press, 1995. 

Wiryopranoto, Paulus. Spritualitas Timur: Sebuah Pendekatan Psikologis dan Teologis. 

Jakarta: Penerbit Obor, 2011. 

Yudi, Arianto. Psikologi Humanistik dan Spiritualitas Manusia Modern. Yogyakarta: Pilar 

Nusantara, 2020. 

Bastaman, Hanna Djumhana. Logoterapi: Psikoterapi untuk Menemukan Makna Hidup dan 

Meraih Hidup Bermakna. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2007. 

Louth, Andrew. Introducing Eastern Orthodox Theology. Downers Grove: IVP Academic, 

2013. 

Evdokimov, Paul. Orthodoxy: A Personal Journey. New York: St. Vladimir’s Seminary 

Press, 1996. 

Zizioulas, John D. Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. Crestwood: 

St. Vladimir’s Seminary Press, 1993. 

Sutanto, Edwin. “Fenomena Meditasi sebagai Respon terhadap Krisis Spiritualitas di 

Era Postmodern.” Jurnal Bina Hukum Lingkungan, 2023. 

Tania, Amelia. “Transformasi Spiritualitas dalam Tradisi Liturgi Timur: Studi 

Fenomenologi Jemaat Ortodoks.” Jurnal Teologi dan Masyarakat, 2022. 

Setyo Wibowo, A. Filsafat sebagai Kritik: Dari Hermeneutik ke Dekonstruksi. Yogyakarta: 

Kanisius, 2012. 

Magnis-Suseno, Frans. Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral. Yogyakarta: 

Kanisius, 2004. 

Junaidi, M. I. S. (2025). Pewarisan Makna Simbolik Peretuq/Peretus Dalam Tradisi 

Pengobatan Di Dusun Paokkambut Kecamatan Labuapi Lombok Barat. AT-

TAKLIM: Jurnal Pendidikan Multidisiplin, 2(4), 9-19. 
 


