Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama
Volume 1 Number 6, Oktober (2025), 630-640. @
N

N~

KALAMIZL

Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos

Yogyakarta

Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi

'Universitas Islam Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

Email Correspondence : ijlalsasakkii@gmail.com

Kata Kunci :

Makna Hidup, Gereja
Ortodoks, Logoterap

Keywords :

Life Meaning, Orthodox
Church, Logotherapy

Abstrak

Penelitian ini mengkaji konstruksi makna hidup jemaat Gereja
Ortodoks Dionysius Zakhynthos di Yogyakarta dalam konteks
praktik keagamaan dan pengalaman eksistensial mereka. Latar
belakang penelitian ini didasari oleh pencarian manusia akan
makna hidup, khususnya melalui pengalaman religius di tengah
dunia modern yang penuh ketidakpastian dan sekularisasi.
Tujuan penelitian adalah untuk memahami bagaimana jemaat
membangun makna hidup melalui liturgi, doa, sakramen dan
interaksi komunitas serta bagaimana penerapan logoterapi Viktor
Frankl muncul dalam pengalaman mereka. Metode penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif dengan observasi partisipatif
dan wawancara terhadap praktik spiritual dan narasi eksistensial
informan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa makna hidup
bagi jemaat Ortodoks terbentuk melalui keterlibatan holistik
dalam liturgi, doa Yesus dan sakramen Ekaristi serta dukungan
komunitas yang hangat dan menerima. Kebebasan berkehendak,
hasrat untuk hidup bermakna, dan pengalaman spiritual yang
personal menjadi inti proses pembentukan makna hidup.
Penelitian ini menyimpulkan bahwa Gereja Ortodoks
menyediakan ruang spiritual yang memungkinkan individu
menemukan makna eksistensial, kedamaian batin dan relasi
otentik dengan Tuhan, yang relevan bagi studi spiritualitas dan
psikologi eksistensial.

Abstract

This study examines the construction of life meaning among the
congregation of the Orthodox Church of Dionysius Zakhynthos in
Yogyakarta within the context of their religious practices and existential
experiences. The study is grounded in the human quest for life meaning,
particularly through religious experience amid a modern world marked
by uncertainty and secularization. The research aims to understand how
the congregation constructs life meaning through liturgy, prayer,



mailto:ijlalsasakkii@gmail.com

Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi
Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta

sacraments, and communal interactions, as well as how Viktor Frankl's
logotherapy is reflected in their existential experiences. The study
employs a qualitative approach, including participatory observation and
in-depth interviews, combined with phenomenological analysis of
spiritual practices and personal narratives. Findings indicate that life
meaning for Orthodox congregants is shaped through holistic
engagement in the Divine Liturgy, the Jesus Prayer, the Eucharist, and
supportive communal relationships. Freedom of will, the will to meaning,
and personal spiritual experiences are central to this process. The study
concludes that the Orthodox Church provides a spiritual space where
individuals can discover existential meaning, inner peace, and authentic
relationship with God, offering valuable insights for the fields of
spirituality and existential psychology.The abstract must be written in
one paragraph.

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms
and conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY-
SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

PENDAHULUAN

Makna hidup merupakan salah satu persoalan eksistensial yang selalu menjadi
pencarian manusia lintas zaman dan budaya. Di tengah dunia modern yang penuh
dengan ketidakpastian, krisis identitas, dan derasnya arus sekularisasi, manusia tetap
terus berusaha menemukan makna atas kehidupannya melalui berbagai cara, salah
satunya melalui pengalaman keagamaan. Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai
sistem kepercayaan yang membentuk pemahaman individu tentang eksistensinya,
penderitaannya, serta tujuannya dalam hidup (Frankl, 2006).

Gereja Ortodoks sebagai salah satu cabang tertua dalam tradisi Kekristenan,
memiliki kekayaan liturgis dan spiritual yang khas. Dengan penekanan pada tradisi
suci, ritus-ritus yang mendalam, dan spiritualitas mistis, Gereja Ortodoks memberikan
ruang yang unik bagi umatnya dalam membangun relasi dengan Tuhan dan
menemukan makna hidup secara personal maupun komunal (McGuckin, 2010).
Paroki Dionysius Zakhynthos di Yogyakarta merupakan salah satu manifestasi lokal
dari tradisi Ortodoksi yang menarik untuk dikaji. Keberadaan komunitas ini
menunjukkan dinamika spiritual yang tidak hanya berkaitan dengan pemeliharaan
doktrin, tetapi menyentuh kehidupan sehari-hari umatnya.

Fenomena menarik dalam komunitas ini adalah bagaimana jemaat memahami
penderitaan, tujuan hidup, serta relasi dengan sesama dan Tuhan, melalui kacamata
Ortodoks. Mereka membangun makna hidup tidak hanya berdasarkan kondisi sosial
atau psikologis semata tetapi melalui partisipasi dalam liturgi, praktik sakramen dan
kehidupan doa. Proses ini dapat dipahami sebagai konstruksi sosial, di mana makna
hidup bukanlah sesuatu yang datang secara otomatis tetapi dibentuk dalam interaksi
sosial, pengalaman spiritual dan internalisasi nilai-nilai religius (Maknunah & Fauzi,
2022).

631



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Viktor Frankl seorang psikiater dan neurolog asal Austria, mengembangkan
Logoterapi sebagai pendekatan psikoterapi yang menekankan pencarian makna
hidup sebagai kekuatan motivasional utama manusia. Dalam pandangan Frankl,
makna hidup bersifat unik dan personal, serta bisa ditemukan melalui pekerjaan,
relasi cinta, atau bahkan penderitaan yang tak terelakkan (Frankl, 2006). Ia percaya
bahwa meskipun seseorang tidak dapat menghindari penderitaan, ia tetap bisa
memilih sikap dalam menghadapinya dan melalui itulah makna hidup dapat
ditemukan (Junaidi,2025).

Pendekatan logoterapi inilah yang digunakan peneliti untuk melihat
kehidupan jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos di Yogyakarta sebagai
komunitas religius yang menyediakan ruang untuk pencarian dan penghayatan
makna hidup. Dalam komunitas ini, umat mengalami keterlibatan spiritual yang
intens melalui ritus, liturgi, dan sakramen, yang tidak hanya bersifat simbolis tetapi
menjadi titik temu antara penderitaan dan harapan, antara kehampaan dan makna.

Bagijemaat Ortodoks ini, makna hidup ditentukan oleh dari bagaimana mereka
merespon kehidupan secara sadar dan bertanggung jawab. Melalui partisipasi dalam
liturgi, mereka belajar menemukan makna dalam tindakan kecil yang diulang terus-
menerus seperti menyalakan lilin, mencium ikon, menyanyikan doa hingga menerima
sakramen. Semua tindakan ini menjadi bentuk konkret dari prinsip Frankl bahwa
manusia adalah makhluk yang dapat memilih sikap terhadap realitas, bahkan di
tengah penderitaan (Frankl, 1988).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk memahami
pengalaman eksistensial jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos di
Yogyakarta dalam membangun makna hidup. Subjek penelitian terdiri dari tiga
informan yang dipilih secara purposive berdasarkan pengalaman spiritual intens dan
komitmen aktif dalam liturgi, berasal dari latar Pantekosta, Islam konservatif dan
Protestan Batak. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif selama pelaksanaan
Liturgi [lahi, doa Yesus, sakramen Ekaristi dan kegiatan komunitas pasca-liturgi serta
wawancara semi-terstruktur untuk menggali pengalaman subjektif informan terkait
pemaknaan hidup dan perpindahan agama. Peneliti menggunakan dirinya sebagai
instrumen utama, didukung dokumen gereja, liturgi tertulis dan catatan lapangan.
Analisis data dilakukan dengan reduksi fenomena, pengidentifikasian tema dan
interpretasi makna hidup berdasarkan pengalaman subjek serta triangulasi antara
observasi, wawancara, dan dokumentasi untuk memastikan validitas temuan. Metode
ini memungkinkan pemahaman utuh tentang bagaimana jemaat membangun makna
hidup melalui praktik keagamaan, relasi komunitas dan internalisasi nilai spiritual
sesuai perspektif logoterapi Viktor Frankl.

632



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi
Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penghayatan Makna Hidup Jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos
Yogyakarta melalui Praktik Keagamaan

Liturgi sebagai Ruang Pembentukan Kesadaran Eksistensial

Dalam tradisi spiritual Gereja Ortodoks, Liturgi Ilahi (Divine Liturgy)
menempati posisi sentral sebagai bentuk ibadah tertinggi dan paling penuh makna
(Wiryopranoto, 2011). Liturgi menjadi kewajiban ritual atau bentuk pengulangan
seremoni keagamaan yang membuka ruang perjumpaan eksistensial antara manusia
dan Allah yang bersifat langsung, mendalam, dan transformasional. Dalam perayaan
ini, manusia diundang untuk berpartisipasi secara nyata dalam misteri kehidupan,
kematian, dan kebangkitan Kristus. Karena itu, banyak jemaat gereja Orthodox
Zakynthos Yogyakarta memaknai liturgi sebagai momen pemulihan identitas
spiritual, ketenangan batin, dan refleksi terdalam atas makna hidup mereka.

Berdasarkan wawancara dengan beberapa jemaat Gereja Ortodoks Dionysius
Zakhynthos di Yogyakarta, terungkap bahwa keikutsertaan dalam Liturgi secara rutin
membantu mereka menemukan kembali orientasi hidup dan ketenangan eksistensial.
Dalam kesaksian salah satu jemaat, ia mengatakan bahwa mengikuti liturgi adalah
satu-satunya waktu dalam seminggu di mana dirinya merasa “utuh sebagai manusia.”
Ia merasa dilihat, disapa dan disembuhkan bukan oleh manusia, melainkan oleh Allah
sendiri. Perasaan ini muncul karena dalam liturgi, tubuh dan jiwa mereka dilibatkan,
tubuh berlutut, berdiri, bersujud, sementara jiwa berdoa dan menyatu dalam
nyanyian komunitas (Sunarko, 2015). Hal ini sejalan dengan pandangan Ortodoks
bahwa ibadah bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi keterlibatan holistik manusia
dalam realitas ilahi.

Observasi terhadap jalannya Liturgi Ilahi di Paroki Dionysius menunjukkan
bahwa segala gerakan, simbol, dan lagu diatur untuk membawa jemaat masuk ke
dalam dimensi waktu yang sakral. Segala bentuk kekacauan duniawi ditinggalkan di
depan pintu gereja. Dalam liturgi, waktu diperlambat, perhatian difokuskan, dan hati
dibuka untuk menerima makna sejati kehidupan. Jemaat belajar bahwa hidup tidak
diukur dari keberhasilan materi, tetapi dari kualitas relasi dengan Tuhan dan sesama.
Inilah bentuk pemaknaan hidup yang paling dalam menurut Gereja Ortodoks.

Doa dan Sakramen sebagai Jalan Pengakraban dengan Tuhan

Dalam kehidupan spiritual jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos di
Yogyakarta, doa dan sakramen bukan sekadar aktivitas religius yang rutin dijalani,
melainkan menjadi ruang transformasi batiniah yang menghidupkan kembali relasi
antara manusia dan Tuhan (Ware, 1995). Melalui hasil observasi dan wawancara,
terlihat jelas bahwa dua praktik paling sentral dalam konteks ini adalah Doa Yesus
(Jesus Prayer) dan sakramen Ekaristi. Kedua praktik ini menjadi jalan bagi jemaat
untuk memahami diri mereka yang rapuh, serta membangun komunikasi yang jujur
dan intim dengan Tuhan.

633



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Hasil observasi selama dua kali liturgi dan sesi pengakuan dosa
memperlihatkan bahwa suasana dalam gereja selalu hening dan khidmat. Para jemaat
yang hadir cenderung mengambil waktu duduk diam lebih lama sebelum ibadah
dimulai, ada yang memejamkan mata sambil menggenggam tali doa (chotki), dan ada
pula yang terus-menerus melafalkan Doa Yesus dalam bisikan lirih. Tidak ada musik
keras atau pengkhotbah yang dominan. Semua berpusat pada keheningan dan
kesadaran penuh akan kehadiran Allah. Dalam keheningan inilah jemaat memaknai
kehidupan, rasa bersalah, luka-luka masa lalu, dan kerinduan untuk diampuni dan
disembuhkan.

Salah satu jemaat bernama Andreas (nama samaran), seorang pria berusia 31
tahun yang telah menjadi Ortodoks selama 5 tahun, menyampaikan:

“Sakramen Ekaristi ini menyederhanakan segalanya. Saya ulangi ratusan kali
setiap hari, dan saya merasa seperti perlahan dipegang oleh tangan Tuhan.”

Kesaksian ini memperlihatkan bahwa Doa Yesus menjadi sarana pemulihan
makna hidup secara eksistensial. Ketika kata-kata sudah tidak sanggup menjelaskan
penderitaan batin, repetisi sederhana namun dalam dari doa ini menjadi alat
penyembuhan. Dalam perspektif psikologi eksistensial, praktik semacam ini sejalan
dengan prinsip "pemahaman diri dan kesadaran spiritual”" yang memperkuat jati diri
dan mengarahkan kembali tujuan hidup seseorang (Yudi, 2020).

Komunitas sebagai Ruang Relasional dan Peneguhan Makna

Dalam tradisi Gereja Ortodoks, gereja bukan hanya institusi religius, tetapi
komunitas hidup yang mencerminkan tubuh Kristus di dunia. Pemahaman ini tidak
bersifat simbolik semata, tetapi diwujudkan secara nyata dalam hubungan
antarpersonal antarjemaat yang saling mendukung, menguatkan, dan merawat satu
sama lain. Berdasarkan hasil wawancara dan observasi terhadap aktivitas mingguan
serta dinamika internal jemaat di Paroki Dionysius Zakhynthos Yogyakarta, tampak
jelas bahwa komunitas menjadi fondasi utama dalam proses pembentukan makna
hidup umat, terutama di tengah tekanan hidup sebagai kelompok religius minoritas.

Observasi yang dilakukan pada kegiatan pasca-liturgi menunjukkan bahwa
sebagian besar jemaat tidak langsung pulang setelah ibadah, melainkan tetap tinggal,
berbincang dalam kelompok kecil, dan saling menyapa dengan hangat. Beberapa di
antara mereka secara rutin membantu menyiapkan makanan ringan dan minuman
untuk dinikmati bersama. Dalam suasana ini terlihat bahwa relasi mereka tumbuh
dari keterlibatan emosional yang tulus. Bahkan ada jemaat yang datang dari luar kota,
tetapi tetap memilih untuk hadir karena merasa bahwa komunitas ini adalah rumah
spiritual yang sejati.

Wawancara dengan Bapak Ignatius (nama samaran), salah satu pengurus
paroki, menegaskan peran komunitas dalam menopang hidup rohani umat:

634



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi
Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta

“Bagi kami, liturgi adalah pusat iman, tetapi komunitas adalah napasnya. Tidak
semua jemaat datang karena teologi atau dogma, banyak yang datang karena
merasa diterima, didengarkan, dan didoakan bersama. Di sinilah makna hidup
dibentuk, bukan hanya melalui teks suci, tapi lewat pelukan, sapaan, dan
perhatian yang nyata.”

Pernyataan ini menunjukkan bahwa pengalaman spiritual bukan hanya
vertikal (manusia Tuhan), melainkan juga horizontal (manusia—manusia). Kehadiran
sesama yang peduli dan tidak menghakimi memberi ruang aman bagi individu untuk
menyembuhkan luka-luka eksistensialnya (Lossky, 2002). Dukungan sosial semacam
ini memperkuat identitas personal dan memperluas ruang makna hidup yang lebih
kolektif.

Makna Hidup Makna Hidup Jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos
Kebebasan Berkehendak (Freedom of Will)

Frankl menekankan bahwa setiap manusia memiliki kapasitas untuk memilih
sikap dan tanggapan terhadap situasi yang dihadapinya, termasuk dalam keadaan
yang paling menyakitkan sekalipun (Frankl, 2006). Hasil penelitian menunjukkan
bahwa ketiga informan mengekspresikan kebebasan berkehendak dalam bentuk
pilihan spiritual yang sangat personal dan transformatif. Secara umum, hasil utama
dari penerapan konsep ini adalah bahwa setiap informan menjalani proses transisi
spiritual. Mereka tidak meninggalkan agama lamanya karena trauma semata,
melainkan karena merasa bahwa sistem spiritual sebelumnya tidak lagi mampu
menjadi ruang pertumbuhan jiwa. Maka, dengan daya batin yang kuat, mereka
memilih berpindah ke Ortodoksi sebagai bentuk afirmasi terhadap nilai spiritual yang
lebih selaras dengan kerinduan terdalam mereka: keheningan, kehadiran, dan
keutuhan iman.

Dalam kasus ini, kebebasan berkehendak hadir sebagai bentuk tertinggi dari
pertanggungjawaban eksistensial, di mana masing-masing individu mengambil
kendali penuh atas arah hidup spiritualnya, meski harus menghadapi risiko sosial dan
keterasingan. Tidak satu pun dari mereka melakukannya dengan terburu-buru.
Sebaliknya, mereka memutuskan dengan tenang, melalui kontemplasi panjang,
pencarian, bahkan penderitaan batin yang kompleks. Inilah yang membedakan
kebebasan eksistensial dari kebebasan psikologis atau sosial biasa.

Keputusan mereka untuk terus hadir dalam liturgi Ortodoks secara konsisten
setelah berpindah menjadi bukti bahwa kebebasan mereka bukan bersifat emosional
sesaat, melainkan telah menjadi sikap hidup. Liturgi yang bersifat repetitif, lambat,
dan penuh simbol justru mereka maknai sebagai ruang pembebasan spiritual yang
tidak menuntut penampilan iman, tapi mengundang kehadiran batin (Bastaman,
2007). Hal ini menunjukkan bahwa kebebasan mereka bukan untuk “melarikan diri”
dari sistem lama, tetapi untuk “menyatu” dengan makna baru yang mereka temukan.

635



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Hasil wawancara dan observasi di Gereja Dionysius Zakhynthos Yogyakarta
menegaskan bahwa kebebasan berkehendak bukanlah tentang menjauh dari
penderitaan atau menolak identitas lama, tetapi tentang keberanian untuk mengambil
alih kendali atas makna hidup, dengan segala konsekuensinya. Gereja Ortodoks,
dalam konteks ini, menjadi tempat yang secara spiritual dan simbolik memungkinkan
kebebasan itu diwujudkan dalam ritus, dalam keheningan, dan dalam pengakuan
terhadap realitas batin yang rapuh namun jujur. Ketiga informan telah menunjukkan
bahwa manusia tetap memiliki kekuatan untuk mengarahkan dirinya, meski berada
dalam batasan keluarga, agama, bahkan sejarah pribadi yang menekan. Mereka tidak
hanya berpindah agama, tapi telah menjalani aktus eksistensial yaitu memilih hidup
dengan cara yang benar menurut suara batin terdalam mereka.

Hasrat untuk Hidup Bermakna (Will to Meaning)

Frankl meyakini bahwa dorongan utama manusia bukanlah kesenangan atau
kuasa, tetapi pencarian makna. la secara khusus menggunakan istilah will untuk
menekankan bahwa makna tidak mendorong dari dalam, melainkan menarik dari
luar sebagai tujuan yang hendak dicapai (Evdokimov, 1996). Penerapan konsep Will
to Meaning menunjukkan bahwa ketiga informan memiliki dorongan eksistensial yang
kuat untuk mengisi hidup mereka dengan makna yang lebih dalam, bukan semata
kenyamanan emosional atau kepatuhan ritual. Mereka berpindah ke Ortodoksi bukan
karena mencari agama yang lebih mudah atau lebih menguntungkan secara sosial,
tetapi karena mereka merasa ditarik oleh sesuatu yang lebih besar dari diri mereka
yakni kehadiran ilahi yang utuh, damai dan tidak menghakimi. Masing-masing
informan meskipun berasal dari latar belakang keagamaan yang berbeda, mengalami
kekosongan makna dalam sistem kepercayaan lama mereka. Dalam kondisi itu,
mereka tidak berhenti pada kekecewaan atau meninggalkan iman sepenuhnya,
melainkan melanjutkan pencarian mereka ke tempat yang menurut mereka bisa
memberi makna baru: spiritualitas Ortodoks yang penuh keheningan, repetisi, dan
kesetiaan pada simbolisme rohani yang dalam.

Bagi informan yang berasal dari tradisi Pantekosta, hasrat untuk hidup
bermakna muncul dari kejenuhan terhadap ekspresi iman yang terlalu berorientasi
pada hasil (seperti kesembuhan dan mujizat). la merasa bahwa hubungan dengan
Tuhan tidak bisa terus-menerus diukur dengan “keberhasilan rohani.” Ia akhirnya
menemukan makna dalam kehadiran Tuhan yang tidak bersyarat sebuah keheningan
spiritual yang tidak menuntut performa, hanya kesetiaan untuk hadir. Sementara itu,
informan dari latar Islam keras mengalami pencarian makna sebagai bentuk
pembebasan dari rasa bersalah yang berlebihan. Ia mendambakan spiritualitas yang
tidak menghukum, melainkan memulihkan. Ortodoksi, dengan struktur liturginya
yang lambat dan kontemplatif, memberikan ruang baginya untuk mengalami Tuhan
bukan sebagai hakim, tetapi sebagai kasih yang tidak memaksa. Dari sana, ia
menemukan bahwa makna tidak harus dibangun dari ketaatan kaku, tetapi bisa
muncul dari ketenangan batin dan penerimaan akan diri sendiri yang rapuh.

636



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi
Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta

Adapun informan dari latar gereja Protestan Batak menyadari bahwa selama
ini ia hanya menjalani agama sebagai kewajiban warisan. Kesadaran eksistensial
bahwa hidup hanya sekali membuatnya terdorong untuk mencari bentuk iman yang
benar-benar ia rasakan secara pribadi. Dalam Ortodoksi, ia menemukan pengalaman
spiritual yang mengundangnya untuk hadir sepenuh hati, bukan sekadar menjadi
pelaksana ritual. Ia mengisi hidupnya dengan pengabdian-pengabdian kecil yang
justru memberi makna baru: bahwa Tuhan hadir dalam kesetiaan sehari-hari, bukan
hanya dalam doktrin besar.

Hasil ini menunjukkan bahwa dalam semua kasus, hasrat untuk hidup
bermakna tidak muncul dari dalam diri mereka secara spontan, melainkan karena
mereka merasa ditarik oleh sesuatu di luar diri oleh Tuhan, oleh cinta yang lebih luas,
atau oleh rasa tenang yang tak mereka temukan sebelumnya. Gereja Ortodoks menjadi
ruang di mana daya tarik terhadap makna itu menemukan bentuk dan tubuhnya
melalui liturgi, ikon, nyanyian kuno, dan kehidupan spiritual yang tidak mengejar
produktivitas atau kesuksesan rohani. Dengan demikian, konsep Will to Meaning dari
Frankl terbukti sangat relevan dalam menjelaskan proses konversi dan pertumbuhan
spiritual ketiga informan ini. Hasrat mereka untuk hidup bermakna bukan sekadar
dorongan psikologis, melainkan bentuk tanggapan terhadap panggilan hidup yang
mereka temukan dalam Ortodoksi sebagai spiritualitas yang tidak menjanjikan
kemenangan, tetapi menghadirkan kedalaman, keheningan, dan relasi yang penuh
kasih dengan Tuhan.

Makna Hidup (The Meaning of Life)

Dalam kerangka logoterapi, makna hidup adalah sesuatu yang unik bagi setiap
individu—tidak dapat diwariskan, dipaksakan, atau digeneralisasi. Frankl
menegaskan bahwa makna bisa ditemukan dalam berbagai bentuk: pekerjaan, cinta,
penderitaan, tindakan kecil, bahkan dalam kesetiaan pada sesuatu yang dianggap
lebih besar dari diri sendiri. Berdasarkan hasil observasi dan wawancara terhadap tiga
informan di Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta, tampak bahwa
masing-masing dari mereka telah menemukan makna hidup yang sangat khas dan

sesuai dengan jalan eksistensial mereka sendiri, melalui pengalaman spiritual di
Ortodoksi.

Informan dari latar belakang Pantekosta

Makna hidup yang ia temukan bersumber dari pengalaman spiritual menerima
diri yang luka tanpa harus sembuh lebih dulu. Dalam tradisi lamanya, iman selalu
diasosiasikan dengan kemenangan, mujizat, dan kesembuhan. Namun di Ortodoksi,
ia mendapati bahwa penerimaan terhadap kelemahan justru merupakan bentuk
terdalam dari perjumpaan dengan Tuhan. Makna tidak lagi bergantung pada “hasil
doa”, melainkan pada hadirnya Tuhan dalam luka itu sendiri. Ia belajar bahwa
menjadi manusia yang rapuh tidak berarti gagal secara spiritual, justru dari situlah ia
merasa sepenuhnya dicintai dan diterima.

637



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

Secara eksistensial, ini merupakan perubahan besar, ia tidak lagi mencari
makna dari keberhasilan rohani atau ekstasi spiritual, tetapi dari keheningan liturgi,
dari air mata yang tidak perlu dijelaskan dan dari kebebasan untuk hadir dalam
ibadah apa adanya, tanpa topeng kekuatan. Makna hidup baginya adalah diizinkan
menjadi lemah di hadapan Tuhan dan tetap dikasihi. Inilah bentuk penerimaan diri,
sekaligus spiritualitas yang menyembuhkan tanpa tuntutan spektakular.

Informan dari latar belakang Islam keras

Makna hidup yang ditemukan oleh informan ini berakar pada transformasi
batin menjadi pribadi yang damai dan lembut setelah sekian lama hidup dalam
ketakutan dan tekanan moral. Dalam sistem keyakinan sebelumnya, ia merasa harus
terus membuktikan kesalehan dan ketundukan, sehingga spiritualitas menjadi beban
psikologis yang melelahkan. Ortodoksi membuka ruang baginya untuk berjumpa
dengan Tuhan bukan sebagai hakim tapi sebagai kasih yang hadir dalam keheningan.

Makna hidup baginya sekarang adalah menjadi seseorang yang tidak lagi
menakuti orang lain dengan kebenaran melainkan menghadirkan kehadiran yang
menenangkan. Ia mulai menjalani hidup spiritual yang tidak keras, tidak menuntut
kepastian dogmatik, tapi lebih pada sikap batin yang terbuka terhadap kasih dan
pengampunan. Tindakan-tindakannya dalam liturgi seperti menyalakan lilin untuk
orang-orang yang ia doakan diam-diam menunjukkan bahwa makna kini hadir dalam
simpati, kelembutan dan empati. Dalam kacamata logoterapi, inilah contoh nyata
bagaimana makna hidup bisa ditemukan dalam perubahan sikap terhadap diri sendiri
dan orang lain (Magnis-Suseno, 2004).

Informan dari latar belakang Protestan Batak

Informan ini menemukan makna hidup dalam kesadaran bahwa ia adalah
subjek spiritual yang aktif dan dipanggil secara personal oleh Tuhan, bukan sekadar
bagian dari sistem keagamaan yang diwariskan secara turun-temurun. Sebelumnya,
ia merasa menjadi pelaku rutinitas agama tanpa kedalaman batin —menjalankan
liturgi, menyanyi, dan melayani, namun merasa kosong dan tidak terhubung secara
pribadi dengan Tuhan. Di Ortodoksi, ia mengalami sebuah bentuk spiritualitas yang
mengundang, bukan memerintah.

Setiap tindakan kecil seperti menyalakan lilin, membantu altar, atau mengucap
doa yang sama setiap minggu ia merasa dilibatkan secara utuh dalam dinamika cinta
ilahi yang lambat namun meresap. Makna hidup yang ia temukan adalah menjadi
makhluk yang tidak lagi hidup dalam warisan rohani yang pasif, tapi dalam relasi
aktif dan penuh kesadaran dengan Tuhan. Dalam logoterapi, ini mencerminkan
pengalaman makna melalui partisipasi personal terhadap sesuatu yang melampaui
dirinya yaitu sejarah keselamatan dan cinta Tuhan yang tidak tergantung pada asal-
usul agamanya.

Dari ketiga kasus ini, tampak bahwa makna hidup tidak ditemukan secara
seragam, melainkan beragam, unik dan sangat personal. Informan pertama

638



Muhammad Ijlal Sasakki Junaidi
Makna Hidup Jamaah Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta

menemukan makna dalam kelemahan yang diterima; informan kedua dalam
kelembutan setelah hidup dalam ketakutan; dan informan ketiga dalam kehadiran
spiritual yang otentik, bukan diwarisi. Ketiganya mengalami Ortodoksi bukan
sekadar sebagai agama baru, tetapi sebagai ruang makna yang memungkinkan
mereka menemukan kembali siapa mereka sebenarnya di hadapan Tuhan.

Melalui penerapan teori Viktor Frankl, kita melihat bahwa makna hidup tidak
selalu spektakuler tidak selalu datang dalam bentuk sukses atau jawaban dari doa. Ia
bisa hadir dalam air mata yang tidak ditolak dalam senyap yang tidak menghakimi,
dan dalam liturgi yang lambat tapi mengakar (Tania, 2022). Ortodoksi dengan
kedalaman simbol dan keheningan ibadahnya, menjadi ruang terapeutik spiritual
tempat di mana makna hidup dibentuk bukan oleh tuntutan, tetapi oleh kesetiaan dan
kasih yang diam. Inilah bentuk kehidupan yang dipenuhi makna dalam pengertian
Frankl yaitu makna yang ditemukan bukan diciptakan dan dihidupi bukan
dibayangkan.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan diatas dapat disimpulkan bahwa penghayatan
makna hidup jemaat Gereja Ortodoks Dionysius Zakhynthos Yogyakarta dibentuk
melalui praktik keagamaan yang transformatif secara eksistensial. Liturgi Ilahi, Doa
Yesus dan sakramen Ekaristi menjadi ruang spiritual yang memungkinkan mereka
mengalami perjumpaan mendalam dengan Tuhan dalam suasana keheningan,
simbolisme yang kaya, dan keterlibatan tubuh serta batin. Dalam liturgi, waktu
diperlambat dan kehadiran batin diperkuat, menjadikannya sebagai titik tolak bagi
refleksi eksistensial yang menyentuh aspek terdalam identitas spiritual mereka. Selain
itu, keberadaan komunitas yang hangat dan saling menerima berperan penting dalam
memperkuat proses pemaknaan hidup menjadikan gereja sebagai ruang relasional
tempat individu menemukan makna dalam hubungan horizontal dengan sesama.

Penerapan teori Viktor Frankl dalam konteks ini menunjukkan bahwa makna
hidup jemaat Ortodoks tidak lahir dari kebutuhan emosional sesaat, tetapi merupakan
hasil dari kebebasan berkehendak dan hasrat eksistensial untuk merespons panggilan
hidup secara otentik. Pilihan untuk berpindah ke Ortodoksi bukan sekadar bentuk
perpindahan agama, tetapi merupakan tindakan eksistensial dalam mencari keutuhan
iman, kedamaian batin, dan spiritualitas yang jujur. Ketiga informan dalam penelitian
ini menemukan makna hidup melalui pengalaman menerima diri yang rapuh,
pembebasan dari ketakutan religius, dan kesadaran akan partisipasi aktif dalam
sejarah keselamatan. Ortodoksi berperan sebagai ruang simbolik dan spiritual yang
menghadirkan makna bukan dalam bentuk kemenangan rohani atau doktrin yang
kaku, tetapi dalam kesetiaan, keheningan, dan kasih yang tidak menghakimi sebuah
jawaban eksistensial terhadap kerinduan manusia akan hidup yang bermakna.

639



Kalamizu : Jurnal Sains, Sosial, dan Studi Agama

REFERENSI

Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. Boston: Beacon Press, 2006.

Frankl, Viktor E. The Will to Meaning: Foundations and Applications of Logotherapy. New
York: Meridian, 1988.

Lossky, Vladimir. The Mystical Theology of the Eastern Church. Cambridge: James Clarke
& Co., 2002.

Maknunah, Lulu & Ahmad Fauzi. “Kebermaknaan Hidup Masyarakat Urban dalam
Perspektif Hanna Djumhana Bastaman.” Jurnal Al-Thath, Vol. 2, No. 2, 2022.

McGuckin, John Anthony. The Orthodox Church: An Introduction to Its History, Doctrine,
and Spiritual Culture. Oxford: Wiley-Blackwell, 2010.

Sunarko, Adrianus. Mengembangkan Hidup Rohani dalam Tradisi Katolik. Yogyakarta:
Kanisius, 2015.

Ware, Kallistos. The Orthodox Way. New York: St. Vladimir’s Seminary Press, 1995.

Wiryopranoto, Paulus. Spritualitas Timur: Sebuah Pendekatan Psikologis dan Teologis.
Jakarta: Penerbit Obor, 2011.

Yudi, Arianto. Psikologi Humanistik dan Spiritualitas Manusia Modern. Yogyakarta: Pilar
Nusantara, 2020.

Bastaman, Hanna Djumhana. Logoterapi: Psikoterapi untuk Menemukan Makna Hidup dan
Meraih Hidup Bermakna. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2007.

Louth, Andrew. Introducing Eastern Orthodox Theology. Downers Grove: IVP Academic,
2013.

Evdokimov, Paul. Orthodoxy: A Personal Journey. New York: St. Vladimir’s Seminary
Press, 1996.

Zizioulas, John D. Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. Crestwood:
St. Vladimir’s Seminary Press, 1993.

Sutanto, Edwin. “Fenomena Meditasi sebagai Respon terhadap Krisis Spiritualitas di
Era Postmodern.” Jurnal Bina Hukum Lingkungan, 2023.

Tania, Amelia. “Transformasi Spiritualitas dalam Tradisi Liturgi Timur: Studi
Fenomenologi Jemaat Ortodoks.” Jurnal Teologi dan Masyarakat, 2022.

Setyo Wibowo, A. Filsafat sebagai Kritik: Dari Hermeneutik ke Dekonstruksi. Yogyakarta:
Kanisius, 2012.

Magnis-Suseno, Frans. Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral. Yogyakarta:
Kanisius, 2004.

Junaidi, M. I. S. (2025). Pewarisan Makna Simbolik Peretuq/Peretus Dalam Tradisi

Pengobatan Di Dusun Paokkambut Kecamatan Labuapi Lombok Barat. AT-
TAKLIM: Jurnal Pendidikan Multidisiplin, 2(4), 9-19.

640



